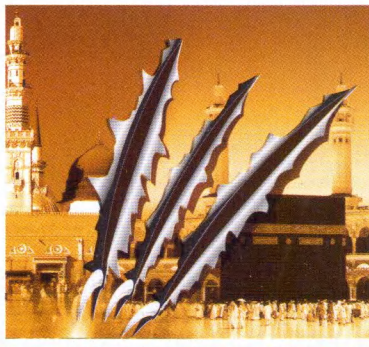




# بروتوکولات آیات قُمْ حول الحرمین المقدّسین

أ.د. ناصر بن عبد الله القفاری





## بروتوكولات آيات قُمْ حول الحرمين المقدَّسين

يتضمن هذا الكتاب وثائق خطيرة لعلها تنشر لأول مرة، وهي تتضمن مخطوطات وبروتوكولات آيات قُمْ حول الحرمين الطَّاهرين، وهي منقوله من مصادرهم المعتمدة التي يسمونها (صحاح الإمامية) وما في منزلتها، وهي عمدة لديهم في التلقي كما نصَّ على ذلك دستورهم في مادته الثانية، وكما يقرره مراجعهم.

ولقد بليتُ بقراءتها أعواماً متتالياً، فرأيت وعرفت ما لم يعلمه كثير من الناس، وهو أنا ذا أشرك القارئ في قراءة بعض هذه النصوص؛ ليتعرف من خلالها على المخطوطات والأهداف، بدون تقليل أو تهويل.

وإذا كانت بروتوكولات حكماء صهيون قد كُشفت بواسطه امرأة فرنسية - كما هو معلوم من قصتها - فإنَّ كشف مخطوطات الروافض لم يكن له ذات السبب أو ما يشأبه، بل إنَّ الذي كشفها رجال الطائفة نفسها؛ لأنهم - كما تقول أخبارهم - «مبِّلُون بالنزَق وقلة الكتمان»، لكنَّهم أذاعوا ونشروها، وفضحتهم مطابعهم، وقد يكون هذا من نعم الله على المسلمين؛ ليعرفوا الحقيقة التي حجبتها غيومٌ من التقى، وسُحبٌ من الكتمان مددًا طويلاً.

وسائل الرافضة لتنفيذ مخطوطةٍ متنوعة، حتى قال عنها الخبير بمذهبهم والعارف بحالهم عبد العزيز شاه ولـي الله الدھلوی بأنَّها «كثيرة جدًا، لا تدرى اليهود بعشرها».



المملكة العربية السعودية - ص.ب ١٨٧١٨ جدة ٢١٤٢٥

هاتف: ٠١٢٦٢٨٨٦٨٥ (٩٦٦+) فاكس: ٠١٢٢٧١٨٢٣٠ (٩٦٦+)

[www.taseel.com](http://www.taseel.com) - [info@taseel.com](mailto:info@taseel.com)

**بروتكولات آيات قُمْ  
حول الحرمَين المقدَّسِين**

بروتوكولات آيات قُمْ حول الحرمين المقدسيين  
أ.د. ناصر بن عبد الله القفاري

مركز التأصيل للدراسات والبحوث  
جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الأولى  
٢٠١٦هـ / ١٤٣٧م

تصميم الغلاف: مركز التأصيل  
الحجم: ١٧ × ٢٤ سم  
التجليد: غلاف

All rights reserved. No part of this book may be reproduced. Or transmitted in any form or by any means. Electronic or mechanical. Including photocopyings. Recordings or by any information storage retrieval system. Without the prior permission in writing of the publisher.

جميع الحقوق محفوظة للمركز. لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب، أو جزء منه، أو نقله بأي شكل أو واسطة من وسائل نقل المعلومات، سواء أكانت إلكترونية أو ميكانيكية بما في ذلك النسخ أو التسجيل أو التخزين والاسترجاع دون إذن خطى مسبق من:

مركز التأصيل للدراسات والبحوث

المملكة العربية السعودية، جدة، طريق الحرمين (الخط السريع)، بجوار جسر التحلية.

هاتف: ٠١٢ ٦٢٨٨٦٨٥ + ٩٦٦ ناسوخ: ٠١٢ ٢٧١٨٢٣٠

ص ب: ١٨٧١٨ جدة ٢١٤٢٥ المملكة العربية السعودية

الموقع الإلكتروني: [www.taseel.com](http://www.taseel.com)

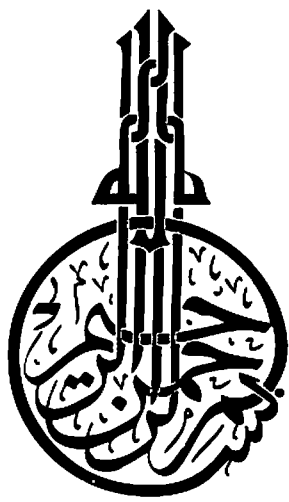
بريد إلكتروني: [info@taseel.com](mailto:info@taseel.com)

رأي المؤلف لا يعبر بالضرورة عن رأي المركز

# **برو توكولات آيات قُم حول الحرميْن المقدّسيْن**

**أ. د. ناصر بن عبد الله القفاري**

**مركز التأصيل للدراسات والبحوث**



## مقدمة

الحمد لله عَلَّام الغيوب، الذي يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور.

وبعد:

فهذه وثائق خطيرة لعلها تنشر لأول مرة، وهي تتضمن مخطوطات وبرتوكولات<sup>(١)</sup> آيات قُرْآن<sup>(٢)</sup> حول الحرمين الطاهرين.

وما كان لنا أن ننتباً بغير مستور، أو ندعّي العلم بسرّ مكnon، ولكننا أطّلعنا على بروتوكولات محجوبة عن عموم الناس؛ لندرة الطباعة واحتفائها بينآلاف الصفحات، بحيث يستدعي البحث عنها سنوات.

ولقد بليت بقراءتها أعواماً متتاليات، فرأيت وعرفت ما لم يعلمه كثير من الناس، وهو أنا ذا أشرك القارئ في قراءة بعض هذه النصوص النادرة والمحجوبة؛ ليتعرف من خلالها على النوايا والأهداف، بدون تقليل أو تهويل، بعيداً عن مزايدات الساسة، وببالغات رجالات الإعلام.

(١) البروتوكولات: هي عبارة عن محاضر جلسات أو قرارات مؤتمر سياسي. ينظر «المعجم العربي الأساسي» (ص ١٥١).

(٢) قُرْآن: بالضم وتشديد الميم، من كور الجبل بينها وبين همدان خمس مراحل، وقال ابن الأثير: مدينة بين أصحابن وساوة، وأكثر أهلها شيعة، بناها الحجاج سنة ثلات وثمانين، وقد نسب إليها خلق كثير من العلماء والمحدثين. «تاج العروس» (٣٠٤ / ٣٣). والمقصود أنها الآن مدينة شيعية معروفة في إيران.

وأكتب هذه الكلمات نصيحة لأمة الإسلام، وكشفاً لمناورات الباطنيَّن، وفضحًا لمخططاتهم، ولا أكتبها - يعلم الله - إرضاءً لزعيم، أو تزلفًا لفئة، أو مجاملةً لوضعٍ قائم.

وإذا كان التوقف عن عبادة من العادات خوف الرياء لا يجوز، فمن باب أولى لا يجوز السكوت فإن السكوت عن قول كلمة الحق خوف أن يقال بأنها إنما تجري مع ركب المسلمين في بلدٍ ما؛ هو سكوت عن كلمة الحق، والساكت عن الحق شيطان آخر.

وإذا كانت بروتكولات حكماء صهيون قد كشفت بواسطة امرأة فرنسيَّة - كما هو معلوم من قصتها - فإن كشف مخططات الروافض لم يكن له ذات السبب أو ما يشابهه، بل إنَّ الذي كشفه رجال الطائفة نفسها؛ لأنهم كما تقول أخبارهم: مبتلون بالرُّزق وقلة الكتمان<sup>(١)</sup>.

هذا على الرغم من أن نصوصهم تقول لهم: «إنَّكُم على دينِ من كتمه أعزه الله، ومن أذاعه أذله الله»<sup>(٢)</sup>. «اتقوا الله في دينكم فاحجبوه بالثِّقَةِ؛ فإنه لا إيمان لمن لا ثَقِيَّةَ له»<sup>(٣)</sup>. «إن تسعة أتعشر الدين في الثِّقَةِ، ولا دين لمن لا ثَقِيَّةَ له»<sup>(٤)</sup>.

لَكُنَّهُمْ خالفووا هذه الوصايا وأذاعوا، وقد يكون هذا من نعم الله على المسلمين؛ ليعرفوا الحقيقة التي حجبتها غيمٌ من الثِّقَةِ، وسحبٌ من الكتمان مددًا طويلاً.

(١) «أصول الكافي» (٤٠١/١).

(٢) المصدر السابق (٢٢٢/٢).

(٣) المصدر السابق (٢١٨/٢).

(٤) المصدر السابق (٢١٨/٢).

ووسائل الرافضة لتنفيذ مخططاتهم متنوعة، حتى قال عنها الخبير بمذهبهم والعارف بحالهم عبد العزيز شاه ولی الله الدهلوی بأنها: «كثيرة جدًا، لا تدری اليهود بعشرها»<sup>(١)</sup>.

ولكن سأخصص هذه الدراسة لبروتوكولاتهم حول الحرمين، لتزايد فتنتهـم، واستعلان شرهم حول الديار المقدسة في هذه الأيام، على أني سأحاول – إن شاء الله – أن أقوم بدراسة شاملة وعرض عامٌ للخطط والبروتوكولات عندهـم في مبحث لاحق.

كما أن هذه الدراسة لا تعنى الاستيعاب الكامل لكل خططـهم حول الحرمين، ولكنـها عرض لأهمـ الخطـط وأخطرـها، مما هو جـديد على الناس. وما أعرضـه هنا مـأخذـ من وثائقـهم ومـصادرـهم المعتمـدة عندـهم باعترافـهم؛ فـهذه النـصوص إـما مـأخذـة من كـتبـهم الأـربـعة، التي هي عـمـدة المـذـهبـ وـعـلـيـهاـ المـعـولـ، وـهـيـ: «ـالـكافـيـ»، وـ«ـالـتهـذـيبـ»، وـ«ـالـاستـبـصـارـ»، وـ«ـمـنـ لا يـحضرـهـ الفـقيـهـ».

قال شيخـهمـ المـعاـصرـ محمدـ صـادـقـ الصـدرـ: «ـإـنـ الشـيـعـةـ مـجـمـعـةـ عـلـىـ اعتـبارـ الكـتبـ الأـربـعـةـ، وـقـائـلـةـ بـصـحـةـ كـلـ ماـ فـيـهاـ مـنـ روـاـيـاتـ»<sup>(٢)</sup>. أوـ كـتبـهمـ الأـربـعـةـ الـمـتأـخـرـةـ، وـهـيـ: «ـالـواـفـيـ»، وـ«ـبـحـارـ الـأـنـوارـ»، وـ«ـالـوـسـائـلـ»، وـ«ـمـسـتـدـرـكـ الـوـسـائـلـ».

قال عـالـمـهمـ المـعاـصرـ محمدـ صالحـ الحـائـريـ: «ـوـأـمـاـ صـحـاحـ الإـمامـيـةـ فـهـيـ ثـمـانـيـةـ؛ أـرـبـعـةـ مـنـهـاـ لـلـمـحـمـدـيـنـ الـثـلـاثـةـ الـأـوـاـئـلـ، وـثـلـاثـةـ بـعـدـهـمـاـ لـلـمـحـمـدـيـنـ الـثـلـاثـةـ

(١) «ـمـختـصـرـ التـحـفـةـ» (صـ ٢٥).

(٢) «ـشـيـعـةـ» (صـ ١٢٧).

الأخير، وثأمنها لحسين المعاصر النوري»<sup>(١)</sup>.

فهم يُعدُّون هذه الشامية صاحبهم المعتمدة، أو ما هو في منزلة الكتب الأربع المقدمة؛ حيث إن لهم كتبًا كثيرة جدًا، قالوا: إنها لا تقل عن الكتب الأربع المقدمة في الاعتماد والاعتبار، كما بين ذلك المجلسي في «بحاره»<sup>(٢)</sup>، وكما ترى ذلك أيضًا في مقدمات تلك الكتب بأقلام شيوخهم المعاصرين.

والخلاصة: أني لم أنقل إلَّا ما يعتمدونه من كتبهم؛ فالMuslim مأمور بالتزام العدل حتى مع طوائف الكفر، وإن وجد في نفسه ما وجد، قال تعالى: ﴿وَلَا يَجِرِ مَنْكُمْ شَنَآنَ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلَا تَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ﴾<sup>(٣)</sup>. كما أنَّ هذا مما يتافق مع المنهج العلمي، ووجوب أداء الأمانة على وجهها.

هذا؛ وستجد أني في عرضي للبروتكولات قد لا أطيل في التعقيب والتحليل، وقد أترك البروتكول يتحدث بنفسه لصراحته.

وما كان لي أن أنشر هذه الوثائق إلَّا لأمرین:

الأول: بعد أن تفاقم كيد رواضن عصرنا ضد بيت الله المطهر وحجاجه، وخفى على كثير من المسلمين أن أعمالهم وجرائمهم إنما تصدر عن اعتقاد، كما يبيّنه أصولهم ومصادرهم، وشواهد التاريخ وحقائق الواقع، ولكن أكثر الناس لا يقرؤون.

الثاني: بعد خروج مذهبهم الجديد في ولاية الفقيه، والذي لا يعرفه أسلافهم القدماء.

(١) منهج عملي للتقرير: مقال للحائرى فى كتاب «الوحدة الإسلامية» (ص ٢٣٣).

(٢) انظر: «بحار الأنوار» (ج ١ / ص ٢٦) وما بعدها.

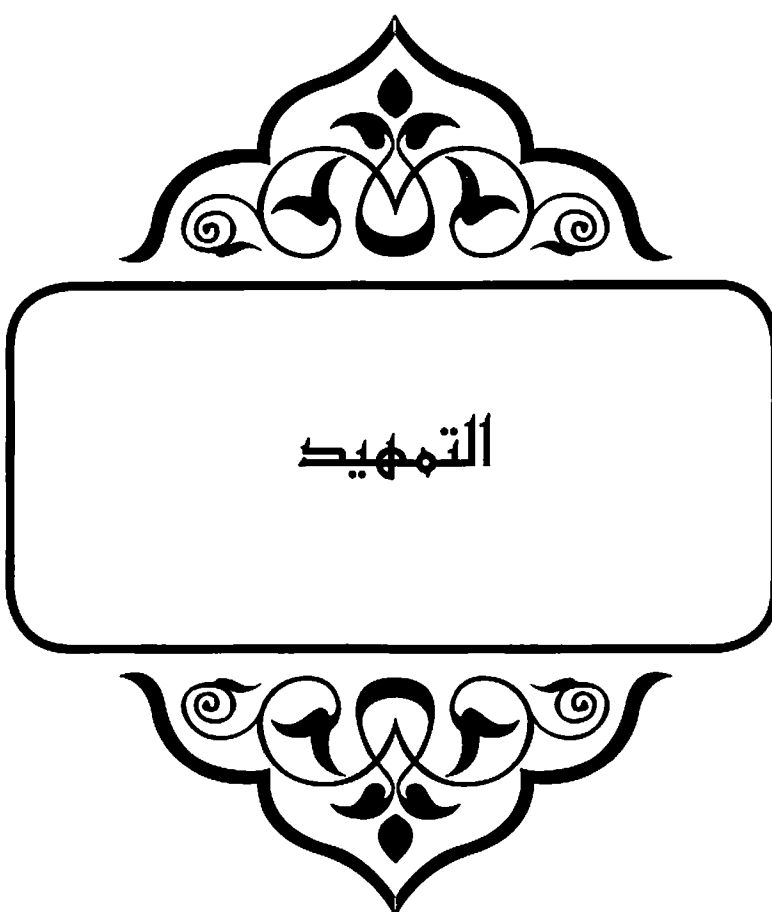
(٣) المائدة: ٨.

هذا؛ ولأن بعض هذه البروتوكولات مبنية على مبدأ غَيْة إمام الائتني عشرية<sup>(١)</sup>، وعلى مسألة النيابة عنه، أو ما يسمى بولاية الفقيه، ولأن كثيراً من الناس يجهل مسألة الغَيْة وقضية النيابة، فإنني سأقدم تمهيداً موجزاً أعرّف القارئ مبدأ الغَيْة عندهم، ومسألة النيابة عن الغائب لدى الروافض الأوائل، وعند المعاصرين، وقد حاولت أن لا أتوسع في العرض؛ لثلا يطول حجب القارئ عن الموضوع الأساسي.

وأسأل الله سبحانه أن يبصر المسلمين بحقيقة أعدائهم، ويرد كيد الباطنيين والزنادقة والمنافقين في نحورهم، ويُعزِّز الإسلام وينصر المسلمين.  
وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآلـه وصحبه أجمعين.

(١) تسمى الشيعة بالائتني عشرية لقولها بائتي عشر إماماً (لا يجوز أن يتولى الخلافة على المسلمين سواهم، وأخرهم لا وجود له ولا ظهور، ولكن يتولى عنه نواب مخصوصون، ثم عممت النيابة عنه لجميع شيوخ الشيعة على اختلاف بين المتأخرین منهم في قدر النيابة كما سيأتي). كما تُلقب بالرافضة لرفضها إماماً أبي بكر وعمر، أو لرفضها زيد بن علي لما ترضى عن الشیخین، كما تسمى بالجعفرية لاتسابها إلى جعفر بن محمد الصادق. ويرى جمع من الباحثين أن لفظ الشيعة إذا أطلق اليوم لا ينصرف إلا إليهم؛ ولذا فإنك ستجد في هذه الرسالة استخدام هذه المصطلحات للتعبير عن حقيقة واحدة، وإن كان في الحقيقة من يذهب هذا المذهب لا يمت للشيعة بصلة، فهم روافض ومدعو التشيع، ولكن نستخدم هذا المصطلح لاشتهرهم به اليوم.





التمهيد



## الغيبة والمهدية

يعتقد الروافض أن إمامهم الحسن العسكري المتوفى سنة (٢٦٠ هـ) لم يمت عقائياً، كما يقول التاريخ، بل له ولد اختفى إثر ولادته، ومنذ ذلك الحين إلى يومنا هذا وهم يتظرون ظهوره، أي منذ أكثر من أحد عشر قرناً.

وهذه العقيدة لا تزال موجودة في أذهان الروافض إلى اليوم، رغم تقدم العلم، وتطور وسائل المعرفة، حتى إنَّ مرجعهم محمد صادق الصدر<sup>(١)</sup> يقول: «كل ما في الأمر أنه عليه السلام يعيش بشخصية ثانية متكونة من اسم مستعار، وعمل معين، وأسلوب في الحياة غير ملتفت للنظر، ولا يمْتُ إلى الإمامة والقيادة بصلة»<sup>(٢)</sup>. أي أنه يعيش بين الناس باسم مزورٍ وبشخصية مصطنعة، وهو عندهم الحاكم على المسلمين، وكل من تولى على العالم الإسلامي من خلفاء على امتداد التاريخ فهم طواغيت، ومن تابعهم من المسلمين فهو في عداد المشركين.

وهذه العقيدة منذ سنة (٢٦٠ هـ) إلى اليوم هي أساس مذهب الروافض، ويهاجم بها آيات الرافضة ومراجعها - حتى إنهم يدعون منكرها أكفر من

(١) هو محمد محمد صادق الصدر، أحد مراجع الشيعة المعاصرين في النجف، وكان من معارضي النظام العراقي في مدة حكم حزب البعث، من مؤلفاته: تاريخ الغيبة الصغرى، تاريخ الغيبة الكبرى، تاريخ ما بعد الظهور، أغيثل مع اثنين من أبنائه عام ١٩٩٩ م.

(٢) «تاريخ ما بعد الظهور» (ص ٢٧٢).

إيليس<sup>(١)</sup> - إذ بها يستمدون القدسية بين شيعتهم، و بواسطتها يأخذون الأموال من أتباعهم باسم «خمس الغائب»، وعن طريقها يدعون الصلة بأهل البيت. وقد اضطروا للقول بهذه العقيدة بعيدة عن العقول؛ لأنهم قد حصرروا الإمامة في أولاد الحسين وفي أشخاص معينين منهم، على اختلاف بينهم في تحديد الإمامة<sup>(٢)</sup>.

ولكنهم فوجئوا في سنة (٢٦٠هـ) بوفاة الحسن العسكري - وهو الإمام الحادي عشر عندهم - عقيماً فافترقوا في هذا وتحيروا، حتى بلغت فرق شيعة الحسن أربع عشرة فرقة كما يقول التوبيخى، أو خمس عشرة فرقة كما يقول القمي، وهما من الرافضة ومن عايش تلك الأحداث؛ إذ هما من شيوخهم في القرن الثالث.

وساد الشكُّ أو ساط الشيعة وغلبت عليهم الحيرة؛ ذلك أنهم قد قالوا لأتباعهم: إن الإمامة هي أصل الدين وأساسه، حتى جاء في نصوص «الكافى» - أقدس كتاب عندهم في الحديث والرواية - أنها أعظم أركان الإسلام<sup>(٣)</sup>، وأنها أهم من النبوة<sup>(٤)</sup>، وأن الأرض لا تخلو من إمام لحظة

(١) انظر ابن بابويه: «إكمال الدين» (ص ١٣).

(٢) وقد وقعت اختلافات كثيرة بينهم في تعين الإمام من بين ذريَّة الحسين، حتى بلغت فرقهم - بنقل الرافضة نفسها - ثلاثة وسبعين فرقة، مع أنهم يزعمون أن الله سبحانه نصَّ على هؤلاء الأنمة، وأيدُهم بالوحى والمعجزات، وأنزل عليهم كتاباً مقدسة... إلخ. ولو كان شيء من ذلك لما وقع اختلاف بينهم في تعين الإمام، بل ولغير وجه التاريخ.

(٣) «أصول الكافي» (٢/١٨).

(٤) انظر: «أصول الكافي» (١/١٧٥). وبهذا المعنى قال شيخهم نعمة الله الجزائري: «والإمامية العامة التي هي فوق درجة النبوة والرسالة». «زهرة الربيع» (ص ١٢). وقال هادي الطهراني أحد مراجعهم وأياتهم في هذا العصر: «الإمامية أجل من النبوة». «ودائع النبوة» (ص ١١٤). ولو كان الأمر كما يقولون لبيته الله في كتابه غاية البيان، ولبلغه الرسول البلاع المبين، ولقلته الأمة =

واحدة، ولو بقيت الأرض بغير إمام لساخت<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً: «لو أن الإمام رفع من الأرض ساعة، لما جئت بأهلها كما يموج البحر بأهله»<sup>(٢)</sup>.

بل قالوا: القرآن لا يكون حجة إلا بقيّم<sup>(٣)</sup> - وهو الإمام - والإجماع لا حجة فيه، وإنما الحجة في قول الإمام<sup>(٤)</sup>، والوحي لم يتوقف بوفاة الرسول ﷺ - كما أجمع المسلمون - بل استمر؛ لأن قول الإمام - بزعمهم - كقول الله، حتى قال شيخهم المازندراني: «يجوز لمن روى حديثاً عن الإمام أن يقول فيه: قال الله»<sup>(٥)</sup>.

وكل هذه الدعاوى وغيرها كثير تشمل عليها عقليتهم في الأئمة، ثم فجأة يسقط هذا الأساس، وتتهاوى معه مزاعم الرافضة، وينكشف الأمر أمام الأتباع، وتتضح الحقيقة لكل ذي عينين بوفاة الإمام بلا عقب، حتى قالت كتب الفرق عندهم بأنه مات و«لم يُر له خلف، ولم يُعرف له ولد ظاهر، فاقتسم ما ظهر من ميراثه أخوه جعفر وأمه»<sup>(٦)</sup>. فبدأت التنظيمات السرية تعمل لتفادي هذا الخطر المحقق قبل أن ينفرط سلك الأتباع، ويموت المذهب.

= أجمع، ولأجمع عليه المسلمون، ولكن هذه الدعاوى من كيد أعداء هذه الأمة ضدَّ الخلافة الإسلامية.

(١) «أصول الكافي» (١٧٩/١).

(٢) «أصول الكافي» (١٧٩/١).

(٣) «أصول الكافي» (١٨٨/١). وانظر: « رجال الكشي » (ص ٤٢٠)، « علل الشرائع » (ص ١٩٢)، « المحاسن » (ص ٢٦٨)، « وسائل الشيعة » (١٤١/١٨).

(٤) انظر: «تهذيب الوصول إلى علم الأصول» لابن المطهر (ص ٧٠)، «أوائل المقالات» للمفید (ص ٩٩، ١٠٠). وراجع كتب الأصول عندهم عامة.

(٥) «شرح جامع على الكافي» للمازندراني (٢٢٧/٢).

(٦) «المقالات والفرق» (ص ١٠٢)، «فرق الشيعة» (ص ٩٦).

وتحكى كتب الفرق عندهم تباين اتجاهاتهم في الخروج من هذا المأزق:

- \* فمنهم من قال: «إن الحسن بن علي حيٌّ لم يمت، وإنما غاب، وهو القائم ولا يجوز أن يموت، ولا ولد له ظاهر؛ لأن الأرض لا تخلو من إمام»<sup>(١)</sup>.
- \* وذهبت فرقة أخرى إلى الاعتراف بموته، ولكنها قالت بأنه حيٌّ بعد موته، وهو غائب الآن وسيظهر<sup>(٢)</sup>.
- \* بينما فرق أخرى حاولت أن تنقل الإمامة من الحسن إلى أخيه جعفر.
- \* وأخرى أبطلت إمامية الحسن بموته عقليًّا<sup>(٣)</sup>.
- \* وطائفة أخرى - وهم المسُّمَون بالشيعة اليوم - زعموا بأن للحسن العسكري ولدًا «كان قد أخفى - أي الحسن - مولده، وستر أمره لصعوبة الوقت، وشدة طلب السلطان له ... فلم يظهر ولده في حياته، ولا عرفه الجمهور بعد وفاته»<sup>(٤)</sup>. وهذا الولد المزعوم والذي يقول التاريخ بأنه لا حقيقة له، هو الذي يزعم آيات الشيعة أنهم نوابه - كما سيأتي - وبواسطته تخلصوا من أهل البيت، فأصبحوا يتبعون معدومًا لا وجود له.

(١) «المقالات والفرق» (ص ١٠٦)، «فرق الشيعة» (ص ٩٦).

(٢) «المقالات والفرق» (ص ١٠٧)، «فرق الشيعة» (ص ٩٧).

(٣) «المقالات والفرق» (ص ١٠٩)، «فرق الشيعة» (ص ١٠٠، ١٠١).

(٤) «الإرشاد للمفید» (ص ٣٨٩).

## عقيدة الغيبة عند فرق الروافض

وهي فكرة الإيمان بإمام خفي أو غائب تكاد توجد لدى معظم فرق الروافض التي وجدت في التاريخ الإسلامي<sup>(١)</sup>، فتذهب هذه الفرق بعد موت من تدعى الإمامة فيه، من أهل البيت، إلى إنكار موته، والقول بخلوده، واحتفائه عن الناس، وعودته إلى الظهور في المستقبل، مهدياً يملأ الأرض عدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً.

ولا تختلف هذه الفرق إلّا في تحديد الإمام الذي تدعى له العودة، كما تختلف في تحديد الأئمة وأعيانهم، الذين يعتبر الإمام الغائب واحداً منهم.

### أول من أدخل عقيدة الغيبة على الشيعة:

ويُعد ابن سبأ اليهودي أول من أدخل هذه العقيدة عليهم؛ ولذا فإن القمي والتويختي - وهما من شيوخهم في القرن الثالث - والشهرستاني قالوا بأن السبئية أول فرقة قالت بالوقف على علي<sup>(٢)</sup>، وغيته<sup>(٣)</sup>.

ثم انتقلت هذه الفكرة من السبئية إلى الكيسانية<sup>(٤)</sup>، حيث قالت لما مات

(١) ولذلك سبب كشفته لنا وثائق الروافضة اليوم، سيأتي ذكره بعد هذا المبحث.

(٢) أي لم تسق الإمامة لمن بعده.

(٣) انظر: «المقالات والفرق» للقمي (ص ١٩، ٢٠)، «فرق الشيعة» للتويختي (ص ٢٢)، «الملل والنحل» للشهرستاني (١٧٤/١).

(٤) هي من فرق الروافض تقول بإمام محمد بن الحنفية، وسميت كيسانية نسبة للمختار بن أبي عبد الشفقي؛ لأن لقبه كيسان، وكذلك تسمى بالمختارية، والكيسانية فرق بلغت عند الأشعري =

محمد بن الحنفية - أحد أبناء أمير المؤمنين علي - وكانت تدعي أنه إمامها، قالت: «إنه حي لم يمت، وهو في جبل رضوى بين مكة والمدينة، عن يمينه أسد، وعن يساره نمر، موكلان به، يحفظانه إلى أوان خروجه وقيامه، وقد تغنى شعرائهم بذلك، حتى قال شاعرهم (كثير عَزَّة) :

الَا إِنَّ الْأَئِمَّةَ مِنْ قُرَيْشٍ      وَلَا الْحَقُّ أَرِبَعَةَ سَوَاءَ  
عَلَيْهِ الْأَسْبَاطُ لَيْسَ بِهِمْ خَفَاءَ      عَلَيْهِ وَالثَّلَاثَةُ مِنْ بَنِيهِ  
وَسَبْطُ غَيْبَتِهِ كَرْبَلَاءَ      فَسَبْطُ سَبْطِ إِيمَانِ وَبِرَّ  
يَقُودُ الْخَيْلَ يَقْدِمُهَا الْلَّوَاءَ      وَسَبْطٌ لَا يَذُوقُ الْمَوْتَ حَتَّى  
بِرَضْوَى عَنْهُ عَسْلٌ وَمَاءٌ<sup>(١)</sup>      تَغَيَّبٌ لَا يُرَى عَنْ زَمَانِ

وقد حددت الكيسانية مدة غيبة ابن الحنفية بسبعين عاماً، وأنه سيظل هذه المدة بجبل رضوى، ثم يظهر فيقيم لهم الملك، ويقتل لهم الجبارية من بني أمية<sup>(٢)</sup>. ولكن مضت السبعون سنة ولم تتحقق هذه الوعود، فاختروا عقيدة البداء<sup>(٣)</sup> للتخلص من هذه المعضلة وما ماثلها، وحاول بعض شعرائهم

= إحدى عشرة فرق، وقد ادعى المختار نزول الوحي عليه، وقال بالبداء، وضلالات أخرى. انظر عن الكيسانية: «مقالات الإسلاميين» (١/٩١)، «الفرق بين الفرق» (ص ٣٨ - ٥٣)، «مسائل الإمامية» لعبد الله الناشئ الأكبر (ص ٢٥) وما بعدها، «المقالات والفرق» (ص ٢١، ٢٢).

(١) انظر «مسائل الإمامة» (ص ٢٦)، «مقالات الإسلاميين» (١/٩٢، ٩٣)، «الفرق بين الفرق» (ص ٤). وقد أوردت كتب المقالات أيضًا أشعارًا في هذا المعنى لشعراء آخرين، انظر: «مسائل الإمامة» (ص ٢٦ - ٢٩)، وقد نظم البغدادي بعض الأبيات في الرد عليها، انظر: «الفرق بين الفرق» (ص ٤١ - ٤٣).

(٢) «مسائل الإمامة» (ص ٢٧).

(٣) وهي عقيدة حاولوا أن ينسبوا الجهل فيها إلى علام الغيوب لا إلى أنتمهم، تعالى الله عما يقول الظالمون علَيْهِمْ كَبِيرًا؛ لأنهم كما يقول أحد رجال الشيعة: قد جعلوا لأنتمهم صفة الإخبار بالمعجزات، فإذا أخبروا عن الأئمة بشيء من الغيب، فجاء ذلك الشيء على ما قالوه، افتخروا وقالوا: ألم نعلمكم أن هذا يكون، فتحن نعلم من قبل الله. وإن لم يقع ذلك الشيء الذي أخبروا =

توطين أصحابه وتسكين ثائرتهم، وأن يرضاوا بالانتظار ولو غاب مهديهم عمر نوح عليه السلام، فقال:

لو غاب عنّا عمر نوح أيقنت من النفوس بأنه سيؤوب إني لأرجوه وأأمله كما قد كان يأمل يوسف يعقوب<sup>(١)</sup>

ثم شاعت دعوى الغيبة بين فرق الروافض، فكلُّ فرقة إذا مات إمامها أنكرت موته، وزعمت أنه غائب وسيعود، وتنفرد الاثنى عشرية عنهم بأنها زعمت وجود ولد لم يولد أصلًا، وقالت إنه غاب، وهو رضيع وسيعود، ووراء هذه الدعاوى في الغيبة سُرُّ كشفته وثائق الاثنى عشرية نفسها، فاستمع إليه:

بروّقه قالوا لشيعتهم: بَدَا لله في ذلك.

والبداء في الأصل عقيدة يهودية ضالة، ثم قالت بالبداء فرق السببية المدعية للتسيّع، والمتسبة لابن سبا اليهودي، ففرق السببية كلهم يقولون بالبداء، ثم أخذ بفكرة البداء المختار بن أبي عبيد الثقفي؛ لأنَّه كان يدعُّي علم الغيب، فكان إذا حدث خلاف ما أخبر به قال: قد بدأ لريكم.

والبداء في اللغة - كما جاء في «القاموس» - يرد بمعتين: الظهور والانكشاف، ونشأة الرأي الجديد، وكلاهما يستلزم سبق الجهل بالأمر، ويترنه الله جل علاه عن ذلك.

وعقيدة البداء ورثتها الاثنى عشرية عن السببية اليهودية، انظر: تصوّص البداء عند يهود في الفصل السادس من تكوين التوراة (ص ١٢)، وانظر في مسألة البداء عند فرق الروافض: «المقالات والفرق» للقمي (ص ٧٨)، «فرق الشيعة» للنبيختي (ص ٥٥)، «أصول الكافي» باب البداء (١٤٦/١)، «بحار الأنوار» (٩٢/٢٤ - ١٢٩)، وانظر في نقد هذه العقيدة الباطلة: «الوشيعة» (ص ١١٢ - ١١٨)، «مختصر التحفة الاثنى عشرية» (ص ٣١٥).

(١) «مسائل الإمامة» (ص ٢٩).

## أسباب دعاوي الغيبة

من خلال الخصومة والتزاع بين فرق الروافض، حيث كل طائفة تنادي بإمام لها أو مهدي، وتکذب الأخرى، تسربت الحقيقة.

استمع - مثلاً - إلى ما ترويه طائفة الائني عشرية من الرافضة في تکذيبها طائفة أخرى من الرافضة أيضاً، وقفت على موسى الكاظم وأنكرت موته، وادعت أنه غاب وسيرجع، وخالفت من ذهب إلى القول بإمامامة ابنه من بعده، فقالت الائني عشرية: «مات أبو إبراهيم - موسى الكاظم - وليس من قوامه<sup>(١)</sup> إلا وعنه المال الكثير، وكان ذلك سبب وقفهم وجحدهم موته، طمعاً في الأموال، كان عند زياد بن مروان القندي سبعون ألف دينار، وعند علي بن أبي حمزة ثلاثون ألف دينار ...»<sup>(٢)</sup>. وجاءت عندهم روايات كثيرة في هذا المعنى تكشف ما خفي<sup>(٣)</sup>.

إذن وراء دعوى غيبة الإمام وانتظار رجعته، الرغبة في الاستئثار بالأموال، فإذا ما توفي الرجل الذي يدعون إمامته أنكروا موته لتحقيق أمرين:

(١) أي نوابه ووكلاوه، وهم الذين يأكلون أموال الناس باسم خمس الإمام وحق الإمام، وقد انتشروا في العالم الإسلامي في ذلك الزمان.

(٢) «الغيبة» للطوسي (ص ٤٢، ٤٣)، «الإمامية» لابن بابويه (ص ٧٥)، وانظر: «علل الشرائع» لابن بابويه الصدوق (١/٢٣٥)، «رجال الكشي» (ص ٤٩٣، ٥٩٨)، «بحار الأنوار» (٤٨/٢٥٣).

(٣) انظر ذلك في «الغيبة» للطوسي (ص ٤٣) وما بعدها، و«رجال الكشي» الروايات رقم: (٧٥٩، ٨٧١، ٨٨٨، ٨٩٣).

**الأول:** لتبقى الأموال التي اكتسبوها باسمه في أيديهم، ولا يسلموها لمن بعده من ذريته.

**الثاني:** ليستمر دفع الأموال إليهم باسم خمس الإمام الغائب، وهكذا تستمر عمليات النهب والسلب، والضحية هم هؤلاء السذج المغفلون الذين يدفعون أموالهم إلى أولئك المخادعين، الذين زعموا بأنهم نواب الإمام الغائب.

وقد استمرأت فرق الرافضة هذه الغنيمة الباردة، فلا يموت إمام حتى تسارع طائفة منهم إلى إنكار موته، وإعلان غيبيته، ودعوى النيابة عنه، والت بشير بعودته من قريب مهدياً يملأ الأرض عدلاً، ويُدفع إليهم القناطير المقنطرة من الذهب والفضة.

والى اليوم يتمسك شيخ الروافض ومراجعهم بعقيدة الغيبة؛ ليظل هذا المال يتدفق عليهم من كل حدب وصوب، فيأخذونه باسم النيابة عن الإمام الغائب، حيث فرضوا على الأتباع الخمس للإمام، ويأخذه هؤلاء الآيات بلا تعب؛ لأنهم يقولون: يجب دفع الخمس للفقيه زمن الغيبة<sup>(١)</sup>، ومن لم يدفع فهو في عداد الكافرين.

يقول شيوخهم ومراجعهم: «مَنْ مَنَعَ مِنْهُ دِرْهَمًا أَوْ أَقْلَى، كَانَ مَنْدَرَجًا فِي الظَّالِمِينَ لَهُمْ - أَيُّ أَهْلِ الْبَيْتِ - وَالْغَاصِبِينَ لِحَقِّهِمْ، بَلْ مَنْ كَانَ مُسْتَحْلِلًا لِذَلِكَ، كَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ»<sup>(٢)</sup>.

ولذا قال الدكتور علي السالوس في السخرية من هذا المبدأ: «إن مسلمي اليوم إن أرادوا ألا يحكم عليهم الجعفرية بالكفر، فعليهم أن يجمعوا خمس

(١) انظر «النور الساطع» لشيخهم المعاصر علي كاشف الغطا (٤٣٩/١).

(٢) «العروة الوثقى» لليزدي، وبهامشها تعليقات مراجعهم في هذا العصر (٣٦٦/٢).

مكاسبهم ورءوس أموالهم، ويعثوا بها إلى علماء الجعفريه<sup>(١)</sup>. ويقول أيضاً: «من واقع الجعفريه في هذه الأيام، نجد أن من أراد أن يحج يقوم كل ممتلكاته جميـعاً، ثم يدفع خمس قيمتها إلى الفقهاء الذين أفتوا بوجوب هذا الخمس وعدم قبول حج من لم يدفع، واستحل هؤلاء الفقهاء أموال الناس بالباطل»<sup>(٢)</sup>.

قلت: ولعل هذا هو أحد العوامل في حرص حكومة الآيات على زيادة حصتهم من عدد **الحجاج** في كل عام، مع أن مسألة الخمس - الذي يقول به هؤلاء - لا يعرفها دين الإسلام.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «وأما ما تقوله الرافضة من أن خمس مكاسب المسلمين يؤخذ منهم، ويصرف إلى من يرونـه هو نائب الإمام المعصوم، أو إلى غيره، فهذا قول لم يقله قط أحد من الصحابة؛ لا عليٌّ، ولا غيره، ولا أحد من التابعين لهم بإحسان، ولا أحد من القرابة لابني هاشم ولا غيرهم ... وكذلك من المعلوم بالضرورة أن النبي ﷺ لم يخمس أموال المسلمين، ولا طالب أحداً قطًّا من المسلمين بخمس ماله»<sup>(٣)</sup>.

وهذه الأموال التي يأخذها الآيات باسم حق الإمام الغائب، تتدفق اليوم عليهم كالسيل من كل قطر، وهي من أكبر العوامل علىبقاء خرافة الغيبة إلى اليوم، وإليها يعزى حماس الروافض في الدفاع عن مذهبهم؛ لأنهم يرون فيمن يمسُّ المذهب أنه يحاول قطع أرزاقهم، بل لعل هذا من أسباب بقاء الخلاف وتوسيع نطاقه مع سائر المسلمين.

ولذا قال الدكتور السالوس: «وأعتقد أنه لو لا هذه الأموال لما ظلَّ

(١) «أثر الإمامة في الفقه الجعفري» (ص ٣٩٤).

(٢) «أثر الإمامة» (ص ٣٩١).

(٣) « منهاج السنة » (١٥٤ / ٣).

الخلاف قائمًا بين الجعفرية وسائر الأمة الإسلامية إلى هذا الحدّ، فكثير من فقهائهم يحرصون على إذكاء هذا الخلاف حرصهم على هذه الأموال»<sup>(١)</sup>.

هذا؛ وثمة أسباب أخرى لنشوء فكرة الغيبة عندهم:

منها: تطلع الرافضة إلى قيام كيان سياسي لهم مستقلًّ عن دولة الإسلام، وهذا ما نلمسه في اهتمامهم بمسألة الإمامة، ولما خابت آمالهم، وغلبوا على أمرهم، وانقلبوا صاغرين، هربوا من الواقع إلى الآمال والأحلام كمهرب نفسي ينقدون به أنفسهم من الإحباط، وشيعتهم من اليأس، فأخذوا يشون الأمل ويعثرون الرجاء في نفوس أصحابهم، ويعنونهم بأن الأمر سيكون في النهاية لهم.

ومنها: أن التشيع كان مأوى قلوب أصحاب النَّحل والأهواء؛ لأنهم يجدون من خلاله الجو المناسب لتحقيق أهدافهم والعودة إلى معتقداتهم، فانضم إلى ركب التشيع أصناف من أصحاب النَّحل والاتجاهات الغالية، وكان هذا الخليط يشطح بالشيعة نحو معتقداته الموروثة؛ ولهذا نجد مسألة الغيبة لها جذورها في بعض الديانات والنَّحل، مما لا يستبعد معه أن لأتباع تلك الديانات دوراً في تأسيس هذه الفكرة في أذهان الشيعة؛ كالمجوسية مثلاً، فالمجوس تدعى أنَّ لهم متظراً حياً باقياً من ولد (بشتاسف بن بهراسف) يقال له: (إيشاون)، وأنه في حصن عظيم من<sup>(٢)</sup> خراسان والصين<sup>(٣)</sup>.

(١) «أثر الإمامة» (ص ٤٠٨).

(٢) لعلها: «بين».

(٣) «تبييت دلائل النبوة» (١/١٧٩).

النيابة عن المنتظر

أرسست دعائيم فكرة الغيبة لولد الحسن العسكري، وكان لابد من وجود وكيل مفوض يتولى شئون الأتباع في أثناء فترة الاحتجاب، ويكون الواسطة والباب للغائب في السردادب، أو في جبال رضوى، أو وديان مكة - على اختلاف أخبارهم - فكان أول زعيم تولى شئون الشيعة - كما كشفت ذلك أوراق الاثنين عشرية - هي امرأة ... وما أفلح قوم ولّوا أمرهم امرأة، كما قال النبي ﷺ<sup>(١)</sup>.

إذ بعد وفاة الحسن العسكري، وإشاعة وجود الولد المختفي، وبقاء الشيعة بدون إمام ظاهر، بدأ الشيعة يتساءلون: إلى من يرجعون؟

ففي سنة (٢٦٢ هـ) أي بعد وفاة الحسن العسكري بستين، توجه بعض الشيعة<sup>(٢)</sup> إلى بيت الحسن العسكري، وسأل - كما تقول الرواية - خديجة بنت محمد بن علي الرضا عن ولد الحسن العسكري المزعوم، فسمته له<sup>(٣)</sup>، يقول راوي الخبر: «قلت لها فأين الولد؟ قالت: مستور. فقلت: إلى من تنزع

(١) «البخاري» كتاب المغازي، باب كتاب النبي ﷺ إلى كسرى وقيصر (١٣٦/٥)، وكتاب الفتن (٩٧/٨)، و«الترمذى» كتاب الفتن: (٤/٥٢٧، ٥٢٨) (٢٢٦٢)، و«النسائي» باب النهي عن استعمال النساء في الحكم (٨/٢٢٧)، وأحمد (٥٠٤٣/٥).

(٢) وهو كما تقول الرواية: أحمد بن إبراهيم. وانظر: «رجال العلّي» (ص ١٦).

(٣) يلحظ أنهم يحرمون تسميتها، حتى قالوا: من سماه باسمه فهو كافر.

الشيعة؟ قالت: إلى الجدة أم أبي محمد عليه السلام»<sup>(١)</sup>.

ويبدو أن رجال الرافضية أرادوا أن تبقى النيابة عن الغائب في بيت الحسن العسكري، فأشاروا بين أتباعهم في بداية الأمر أن أم الحسن العسكري هي الوكيلة المتطرفة، فهي الرئيسة العامة للمسلمين بالنيابة!!

ويظهر أنَّ هذا التعيين كان القصد منه إيجاد الجو المناسب لنموُّ هذه الفكرة بين الأتباع؛ لأنَّ أم الحسن هي الوصية للحسن بعد وفاته، كما تذكر أخبار الشيعة، فكان من الطبيعي أن تولى النيابة عن ابنه المزعوم، إلَّا أنَّ محاربة بيت الحسن العسكري لفكرة الولد قد وجهت رجال الشيعة إلى اختيار رجل من خارج أهل البيت؛ ولهذا جاء في «الغيبة» للطوسي: «ولد الخلف المهدى صلوات الله عليه سنة ست وخمسين ومائتين، ووكيله عثمان بن سعيد، فلما مات عثمان بن سعيد، أوصى إلى أبي جعفر محمد بن عثمان، وأوصى أبو جعفر إلى أبي القاسم الحسين بن روح، وأوصى أبو القاسم إلى أبي الحسن علي بن محمد السمرى ...»<sup>(٢)</sup>.

فهؤلاء الأربعـة - ويزاحمـهم على مسأـلة الـنيـابة آخـرون - هـم من خـارـج بـيـت الـحـسـن، وـتـمـثـلـ نـيـابـتهمـ صـلـةـ شـخـصـيةـ مـباـشـرـةـ بـالـمـهـدـىـ الـمـتـظـرـ؛ـ ولـذـلـك تـسـمـىـ فـتـرـةـ نـيـابـتهمـ فـيـ عـرـفـ الـاثـنـىـ عـشـرـيـةـ بـ«ـالـغـيـةـ الصـغـرـىـ»ـ،ـ وـهـؤـلـاءـ النـوـابـ الـأـرـبـعـةـ لـهـمـ مـاـ لـلـإـمـامـ مـاـ حـقـ الطـاعـةـ،ـ وـثـقـةـ الرـوـاـيـةـ.

جاء في «الغيبة» للطوسي أنَّ الحسن العسكري قال: «هذا إمامكم من بعدي - وأشار إلى ابنه - وخلفيتي عليكم، أطیعوه ولا تتفرقوا من بعدي

(١) «الغيبة» للطوسي (ص ١٣٨).

(٢) «الغيبة» للطوسي (ص ٢٤١، ٢٤٢).

فتهلكوا في أديانكم، ألا وإنَّكم لا ترونَه من بعد يومكم هذا حتَّى يتم لـه عمر، فاقبلوا من عثمان - الباب الأول - ما يقوله، وانتهوا إلى أمره؛ فهو خليفة إمامكم، والأمر إليه<sup>(١)</sup>، «فما قاله لكم فعني يقوله، وما أدى إليكم فعني يؤدِّيه»<sup>(٢)</sup>.

وهكذا أصبح للباب حق النيابة عن الإمام والأمر إليه؛ لقبوله صفة القداسة والعصمة، لأنَّه ينطق عن الإمام، ويؤدي عنه؛ ولذلك فإنَّ من خالف هؤلاء الأبواب حلَّت به اللعنة، واستحق النار، كما جاء في التوأقيع التي خرجت من المتطرَّف في حق من خالف هؤلاء الأبواب<sup>(٣)</sup>.

إذن مسألة النيابة لهؤلاء الأربع تحوَّلهم التشريع؛ لأنَّهم ينطقون عن المعصوم، وللمعصوم حق تخصيص، أو تقييد، أو نسخ نصوص الشريعة؛ ولذلك كان للتوقيعات الصادرة منهم نفس المنزلة التي ل الكلام الإمام، وكذلك تحوَّلهم إصدار صكوك الغفران أو الحرمان، وأخذ أموال الوقف والزكاة والخمس باسم الإمام، ولكن هذه النيابة المباشرة انتهت إذ «لما حضرت السمرى الوفاة سُئلَ أن يوصي، فقال: لله أمر هو بالغه. فالغيبة التامة هي التي وقعت بعد السمرى»<sup>(٤)</sup>.

وقد يكون من أهداف موافقة القواعد الشيعية لإغلاق السمرى للبيبة، وإشاعة ذلك بين الأتباع، هو المحافظة على فكرة غَيَّة المهدي من افتضاح حقيقتها وانكشاف أمرها؛ حيث كثُر الراغبون فيها من شيوخ الشيعة، ولا سيما

(١) المصدر السابق (ص ٢١٧).

(٢) المصدر السابق (ص ١٥).

(٣) انظر «الغيبة» للطوسى (ص ٢٤٤).

(٤) المصدر السابق (ص ٢٤١، ٢٤٢).

في عهد سلفه أبي القاسم بن روح، وعظم التزاع بينهم، ووصل الأمر إلى التلاعن والتکفير والتبری، كما يلاحظ ذلك في التوقيعات التي خرجت على يد الأبواب منسوبة للمتنظر<sup>(١)</sup>، فأغلق السمری حکایة البابیة.

وهنا حصل تطور آخر في مسألة النيابة وفي المذهب الشیعی عموماً؛ حيث جعلت النيابة حقاً مطلقاً للشیوخ، فقد أصدرت الدوائر الاثنتي عشرية «توقيعها» منسوباً للمتنظر الموهوم، وخرج بعد إعلان انتهاء البابیة على يد السمری، يقول التوقيع: «أما الواقع الحادثة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا؛ فإنهم حجتی عليکم، وأنا حجة الله»<sup>(٢)</sup>. فأعلن انقطاع الصلة المباشرة بالمهدي، وفرض أمر النيابة عن المتنظر إلى رواة حديثهم وواضعی أخبارهم.

ولقد حق هذا «الإعلان» مجموعة من الأهداف:

فقد أصبحت دعوى البابیة غير مقصورة على واحد؛ لثلاً تنكشف حقيقة أمره بسهولة، وب مجرد مراقبة مجموعه له؛ ولذلك يلاحظ كثرة الشك والتکذیب في فترات الغیبة الأولى.

كما أن ذلك خففَ التنافس على البابیة التي كان لها آثارها، فبقيت مشاعة بين شیوخ الشیعہ، وأطلق على انقطاع البابیة الخاصة وتحولها إلى نیابة عامة: «الغیبة الكبرى»، فصار للإمام غیتان صغری وكبیری، رغم أن لهم روایات لا تتحدث إلا عن غیبة واحدة<sup>(٣)</sup>.

(١) المصدر السابق (ص ٢٤٤) وما بعدها.

(٢) «الکافی» مع شرحه «مرأة العقول» (٤/٥٥)، «إكمال الدين» (ص ٤٥١)، «الغیبة» للطوسی (ص ١٧٧)، «الاحتجاج» للطبری (ص ١٦٣)، «وسائل الشیعہ» (١٨/١٠١)، «الدرة الطاهرة» لمحمد مکی العاملی (ص ٤٧).

(٣) جاءت عندهم روایات صنعت - فيما يبدو - في الفترة الأولى من موت الحسن العسكري، =

ولكن وضعت روایات تناوب عن هذا الوضع وتحدث عن غیتین، يقول بعضها: «قال أبو عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ: للقائم غَیتان؛ إِحْداهُما قصيرة، وَالْأُخْرَى طَوِيلَة، الْأُولَى لَا يَعْلَمُ بِمَكَانِهِ إِلَّا خَاصَّةً شِيعَتَهُ، وَالْأُخْرَى لَا يَعْلَمُ إِلَّا خَاصَّةً مَوَالِيهِ فِي دِينِهِ»<sup>(١)</sup>.

فأنت ترى أن هذه الرواية أثبتت له غیتین؛ الأولى يتصل به خاصة شیعته، وهذا قد يكون إشارة إلى السفراء الذين تناويبوا على دعوى الباية، والأخرى يتصل به خاصة مواليه، وقد أشارت رواية في «الكافي» إلى أن عددهم ثلاثة<sup>(٢)</sup>، فلم تتفَّق روایاته الصلة المباشرة بالمنتظر في الحالتين، رغم أن السمرى حينما حلَّ وظيفة الباية أصدر توقيعاً على لسان المنتظر يقول فيه: «من ادَّعَ المشاهدة للمُنتظر، فهو كذاب مفتر»<sup>(٣)</sup>.

وإن شيوخهم يقولون بأنه وقعت في الغيبة الكبرى المحرومية العظمى من الإمام، يقول شيخهم النعماني بعد ذكره لأخبارهم في الغیتین: «هذه الأحاديث التي يذكر فيها أن للقائم غَیتان، أحاديث قد صحت عندنا ... فاما

تحكي غيبة ابن المزعوم للحسن العسكري، يقول بعضها: «إن بلغكم عن صاحبكم غيبة فلا تنکروها» «أصول الكافي» (١/٣٤٠). فكان هذه الرواية تلقى بفكرة الغيبة على الأتباع بدون تأكيد لتجسس ردة الفعل وتحسب لها حسابها، وهي تذكَّر بأن له غيبة واحدة. وتؤكَّد بعض روایاتهم بأنه بعد هذه الغيبة سيظهر؛ جاء في الكافي: «عن أم هانئ قالت: سألت أبا جعفر محمد بن علي عليهما السلام عن قول الله تعالى: ﴿لَا أَقِيمُ بِالْخَتْنَى ۖ وَلَا جُوَارَ الْكَتَنَى﴾ [التوكير: ١٥، ١٦] قالت: فقال: إمام يختس ستة ستين ومترين، ثم يظهر، فما بعد غيته إلَّا الظهور» «أصول الكافي» (١/٣٤١). فإنغلق السمرى الباية قد يراد منه إشعارهم بقرب الظهور ... ولكن مررت الأيام والسنون ولم يظهر.

(١) «الغيبة» للنعماني (ص ١١٣).

(٢) انظر «أصول الكافي» (١/٣٤٠).

(٣) «إكمال الدين» لابن بابويه (٢/١٩٣)، «الغيبة» للطوسى (ص ٢٥٧).

الغيبة الأولى فهي الغيبة التي كانت السفراء فيها بين الإمام عليه السلام وبين الخلق منصوبين ظاهرين موجودي الأشخاص والأعيان، يخرج على أيديهم الشفاء من العلم وعویص الحکمة، والأجوبة عن كل ما كان يسأل عنه من المعضلات والمشكلات<sup>(١)</sup>، وهي الغيبة القصيرة التي انقضت أيامها وتصرمت مدتها. والغيبة الثانية هي التي ارتفع فيها أشخاص السفراء والوسطاء<sup>(٢)</sup>.

ولكن شيوخ الروافض يدعون في فترة الغيبة الثانية النيابة عن الإمام المتضرر، ويستندون في ذلك على التوقيع الذي أظهره السمرى عن متظارهم، والذي يحيلهم إلى رواة حديثهم في كل الحوادث الواقعة الجديدة، فيلحوظ أنه لم يحلّهم على الكتاب والسنة، وإنما أرجعهم إلى الشیوخ.

وقد تبأ شیوخ الرفض بذلك منصب النيابة عن الغائب، واستمدوا القدسية بين الأتباع بفضل هذه النيابة عن الإمام الذي أضفوا عليه تلك الصفات الخارقة، والفضائل الكاملة؛ ولذلك يطلقون على شيوخهم الذين وصلوا إلى منصب «النيابة عن الإمام» اسم: «المراجع، وأيات الله»، فهم مظاهر الإمام المعصوم؛ ولذلك يقرر أحد شيوخهم المعاصرین بأن الرأد على النائب عن الإمام كالرأد على الله تعالى، وهو على حد الشرك بالله، وذلك بمقتضى عقيدة «النيابة».

(١) هذه الأجوبة هي - حسب ما جاء في كتب الاثني عشرية - من وضع جاهل بالإسلام، أو ملحد أراد أن ينسب إلى دين الله تلك الشذوذات؛ ليصد الناس عن سبيل الله، ففيها إقرار الشرك بالله، ومخالفة إجماع المسلمين في مسائل كثيرة ومناقضة للعقول الصريحة والنطэр السليمة، ومع ذلك هي عندهم من أوافق السنن ﴿أَفَمَنْ زُبِّنَ لَهُ سُوءٌ عَمِلَهُ، فَرَهَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ﴾ [فاطر: ٨]. انظر هذه الأجوبة في كتب الغيبة عند الاثني عشرية، «الاحتجاج» للطبرسي ٢٧٧/٢ وما بعدها، «بحار الأنوار» (٥٣ / ١٥٠ - ٢٤٦) وغيرها.

(٢) «الغيبة» للنعماني (ص ١١٥).

يقول شيخهم المظفر: «عقيدتنا في المجتهد الجامع للشراطط: أنه نائب الإمام عليه السلام في حال غيبته، وهو الحكم والرئيس المطلق، له ما للإمام في الفصل في القضايا والحكومة بين الناس، والرَّادُّ عليه رَادٌّ على الإمام، والرَّادُّ على الإمام رَادٌّ على الله تعالى، وهو على حد الشرك، كما جاء في الحديث عن صادق آل البيت عليه السلام، فليس المجتهد الجامع للشراطط مرجعاً في الفتيا فقط، بل له الولاية العامة؛ فيرجع إليه في الحكم والفصل والقضاء، وذلك من مختصاته لا يجوز لأحد أن يتولاها دونه إلَّا بِإذنه، كما لا تجوز إقامة الحدود والتعزيرات إلَّا بأمره وحكمه، ويرجع إليه في الأموال التي هي من حقوق الإمام ومختصاته. وهذه المتنزلة أو الرئاسة العامة أعطاها الإمام عليه السلام للمجتهد الجامع للشراطط؛ ليكون نائباً عنه في حال الغيبة ولذلك يسمى «نائب الإمام»<sup>(١)</sup>.

فأنت ترى أن شيوخ الرافضة تخلىوا عن آل البيت رأساً، وتعلقاً بهذا المعلوم، ووضعوا أنفسهم مكان الإمام من أهل البيت باسم هذا المعلوم، وهذه غنيمة كبيرة؛ لذلك ما إن اتفقوا عليها - بعد إخفاق فكرة البابية المباشرة - حتى اختفت الخلافات على منصب البابية، ورجعت فرق شيعية كثيرة، فدانت بهذه الفكرة؛ لأنها تجعل من كل واحد من تلك الرموز الشيعية «إماماً» و«مهدياً» و«حاكمًا مطلقاً مطاعاً» و«جابياً للأموال»، ولا يقاسمهم في ذلك أحد من أهل البيت، ولا يفضحهم ويكشف أوراقهم رجل من أهل البيت. وبيدو من «التوقيع» المنسوب للمنتظر أنه يجعل لشيخ الطائفة حق النيابة في الفتوى حول المسائل الجديدة؛ إذ هو يقول: «فأما المسائل الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا». كما سلف، ولا يخولهم النيابة العامة، ولكن

(١) «عقائد الإمامة» (ص ٥٧).

الشيوخ توسعوا في مفهوم النيابة حتى وصلت إلى قمة غلوها في هذا العصر على يد «الخميني» وأتباعه كما سيأتي، وكما نلحظ شيئاً من هذا في تحرير شيخهم المظفر لعقيدتهم في هذا الشأن، وكما تراه في دولتهم الحاضرة.

وقد كان لهؤلاء الشيوخ دعاوي عريضة حول الصلة بالمهدي بعد غيابه الكبري، حتى ألف بعض شيوخهم المعاصرين كتاباً في هذا سماه: «جنة المأوى فيما فاز بلقاء الحجة ومعجزاته في الغيبة الكبرى»<sup>(١)</sup>.

---

(١) وهو من تأليف المجوسي اللعين - كما يلقبه محب الدين الخطيب - ويسمى حسين التوري الطبرسي (ت ١٣٢٠ هـ) وهو صاحب كتاب «فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب رب الأرباب» الذي يعد العار الأكبر والفضيحة الكبرى على الشيعة الاثني عشرية أبداً الدهر.

## مسألة النِّيابة أو ولادة الفقيه

تعتقد الاثنى عشرية أن الولاية العامة على المسلمين منوطه بأشخاص معينين بأسمائهم وعدهم، قد اختارهم الله كما يختار أنبياء<sup>(١)</sup>، وهؤلاء الأئمة أمرهم كأمر الله، وعصمتهم كعصمة رسول الله، وفضلهم فوق فضل أنبياء الله.

ولكن آخر هؤلاء الأئمة - حسب اعتقادهم - غائب منذ سنة (٢٦٠ هـ)؛ ولذا فإن الاثنى عشرية تحرّم أن يلي أحد منصبه في الخلافة حتى يخرج من مخبئه، فيقولون: «كل راية ترفع قبل راية القائم، فصاحبها طاغوت»<sup>(٢)</sup>، قال شارح «الكافي»: «وإن كان رافعها يدعوا إلى الحق»<sup>(٣)</sup>.

وعلى هذا مضى شيعة القرون الماضية، وقد استطاعوا أن يأخذوا «رسوماً إمامياً» وتوقيعاً من الغائب - على حد زعمهم - يسمح لشيوخهم أن يتولوا بعض الصالحيات الخاصة به، لا كل الصالحيات، وهذا التوقيع يقول: «أما الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا...»<sup>(٤)</sup>، كما مرّ.

(١) انظر: «أصل الشيعة وأصولها» (ص/٥٨).

(٢) «الكافي» مع شرحه للمازندراني (١٢/٣٧١).

(٣) «شرح جامع» للمازندراني (١٢/٣٧١).

(٤) «الكافي» مع شرحه «مرآة العقول» (٤/٥٥)، «إكمال الدين» (ص٤١)، «وسائل الشيعة» (١٨/١٠١).

وواضح من خلال هذا النص أنه يأمرهم بالرجوع في معرفة أحكام الحوادث - الواقعة والجديدة - إلى شيوخهم؛ ولذا استقر الرأي عند الشيعة على أنَّ ولاية فقهائهم خاصة بمسائل الإفتاء وأمثالها، كما ينص عليه «توقيع المتنظر»، أما الولاية العامة التي تشمل السياسة وإقامة الدولة، فهي من خصائص الغائب، وهي موقفة حتى يرجع من غيبته؛ ولذلك عاش أتباع هذا المذهب وهم ينظرون إلى خلفاء المسلمين على أنهم غاصبون مستبدون، ويتحسرون لأنهم قد استولوا على سلطان إمامهم، ويدعون الله في كل لحظة أن يعجل بفرجه حتى يقيم دولتهم، ويعاملون مع الحكومات القائمة بمقتضى عقيدة التقىَّة عندهم، لكن غيبة الحُجَّة طالت، وتواتت قرون قاربت الائتمى عشر دون أن يظهر، والشيعة محرومون من دولة شرعية حسب اعتقادهم، فبدأت فكرة القول بنقل وظائف المهدي للفقيه تداعب أفكار المتأخرین منهم.

وقد أشار الخميني إلى أن شيخهم النراقي (ت ١٢٤٥ هـ)<sup>(١)</sup> والنائيني (ت ١٣٥٥ هـ)<sup>(٢)</sup> قد ذهبا إلى أنَّ للفقيه جميع ما للإمام من الوظائف والأعمال في مجال الحكم والإدارة والسياسة<sup>(٣)</sup>، ولم يذكر الخميني أحداً من شيوخهم نادى بهذه الفكرة قبل هؤلاء، ولو وجد لذكره؛ لأنَّه يبحث عما يبرر مذهبة.

فإذن عقيدة عموم ولاية الفقيه لم توجد عند الائتمى عشرية قبل القرن الثالث عشر، وقد التقط الخميني هذا الخطط الذي وضعه من قبله وراح ينادي بهذه الفكرة، وضرورة إقامة دولة برئاسة نائب الإمام؛ لتطبيق المذهب الشيعي، فهو يقول:

(١) أحمد بن محمد مهدي النراقي الكاشاني (١١٨٥ - ١٢٤٥ هـ).

(٢) حسين بن عبد الرحمن النجفي النائيني (١٢٧٣ - ١٣٥٥ هـ).

(٣) «الحكومة الإسلامية» للخميني (ص ٧٤).

«واليوم - في عهد الغَيَّة - لا يوجد نص على شخص معين يدير شئون الدولة، فما هو الرأي؟ هل ترك أحكام الإسلام معطلة؟ أم نرحب بأنفسنا عن الإسلام؟ أم نقول: إن الإسلام جاء ليحكم الناس قرنين من الزمان فحسب ليهم لهم بعد ذلك؟ أو نقول: إن الإسلام قد أهمل أمور تنظيم الدولة؟ ونحن نعلم أن عدم وجود الحكومة يعني ضياع ثغور الإسلام وانتهاكها، ويعني تخاذلنا عن أرضنا، هل يسمح بذلك في ديننا؟ أليست الحكومة تعنى ضرورة من ضرورات الحياة؟»<sup>(١)</sup>.

ويقول في موضع آخر: «قد مرَّ على الغَيَّة الكبُرَى لإمامنا المُهَدِّى أكثر من ألف عام، وقد تمرُّ ألف السنين قبل أن تقتضي المصلحة قدوم الإمام المنتظر في طول هذه المدة المديدة، هل تبقى أحكام الإسلام معطلة يعمل الناس من خلالها ما يشاءون؟ ألا يلزم من ذلك الهرج والمرج؟ القوانين التي صدَّع بها نبي الإسلام ﷺ وجهد في نشرها وبيانها وتنفيذها طيلة ثلاثة وعشرين عاماً، هل كان كل ذلك لمدة محدودة؟ هل حدد الله عمر الشريعة بما تبيَّن عاماً؟ الذهاب إلى هذا الرأي أسوأ في نظري من الاعتقاد بأن الإسلام منسوخ»<sup>(٢)</sup>.

ثم يقول: «إذن فإن كل من يتظاهر بالرأي القائل بعدم ضرورة تشكيل الحكومة الإسلامية، فهو ينكر ضرورة تنفيذ أحكام الإسلام، ويدعو إلى تعطيلها وتجميدها، وهو ينكر بالتالي شمول وخلود الدين الإسلامي الحنيف»<sup>(٣)</sup>.

فالخامنئي يرى لهذه المبررات التي ذكرها ضرورة خروج الفقيه الشيعي

(١) «الحكومة الإسلامية» (ص ٤٨).

(٢) المصدر السابق (ص ٢٦).

(٣) المصدر السابق (ص ٢٦، ٢٧).

وأتباعه؛ للاستيلاء على الحكم في بلاد الإسلام نيابة عن المهدى، وهو يخرج بهذا عن مقررات دينهم، ويخالف نصوص أئمته الكثيرة في ضرورة انتظار الغائب، وعدم التعجيل بالخروج<sup>(١)</sup>، بل إن أحد آياتهم ومراجعهم في هذا العصر يقول: «وقد توافرت عنهم ~~بكل~~ حرمة الخروج على أعدائهم وسلاطين عصرهم»<sup>(٢)</sup>. ذلك لأن منصب الإمام لا يصلح عندهم إلا للمنصوص عليه من عند الله، ولا يعني رضاهم بهذه الحكومات.

وهذه المبررات التي ساقها الخميني لبيان ضرورة إقامة الدولة الشيعية، ونيابة الفقيه عن المهدى في رئاستها، كان ينبغي أن توجه وجهة أخرى، لو كان لشيوخ الشيعة صدق في القول ونصح لأتباعهم، هذه الوجهة هي نقد المذهب من أصله الذي قام على خرافة الغيبة وانتظار الغائب، والذي انتهى بهم إلى هذه النهاية.

وعلى كُلّ فهذه شهادة مهمة وخطيرة من هذا الحجة والأية على فساد مذهب الرافضة من أصله، وأن إجماع طائفته كل القرون الماضية كان على ضلاله، وأن رأيهم في النَّص على إمام معين - والذي نازعوا من أجله أهل السنة طويلاً وكفروهم، أمر فاسد أثبتت التاريخ الواقع فساده بوضوح تامًّ.

(١) فعقيدة الانتظار من أصول شيعتهم السابقين، وقد عقد شيخهم النعماني بابا لها في كتابه «الغيبة» (ص ١٢٩)، وجاءت روایاتهم كثيرة في هذا الباب مثل: «كونوا أحراس بيوتكم؛ فإن الفتنة على من أثارها» «الغيبة» للنعماني (ص ١٣١). «أوصيك بتقوى الله، وأن تلزم بيتك، وإياك والخارج من؛ فإنهم ليسوا على شيء ولا إلى شيء»، قال المجلسي: «والخارجون متّ، أي مثل زيد وبني الحسن» «بحار الأنوار» (١٣٦/٥٢)، «الغيبة» للنعماني (ص ١٢٩). فأنت ترى أن أصولهم تمنع الخروج، ولو كان عن طريق أهل البيت؛ كزيد وبني الحسن، فكيف بمن عداهم من شيخ الشيعة؟!!

(٢) محمد الحسيني البغدادي التنجي (يلقب بالأية العظمى، والمرجع الديني الأعلى) في كتابه «وجوب النهضة لحفظ البيضة» (ص ٩٣).

وها هم يضطرون للخروج عليه بقولهم (بعموم ولایة الفقیه)، بعد أن تطاول عليهم الدهر، ویشوا من خروج مَن یسمونه صاحب الزمان، فاستولوا حيثئذ على صلاحیاته كلها، وأفرغ الخمینی كل مهامه ووظائفه لنفسه ولبعض الفقهاء منبني جنسه ودينه؛ لأنَّه يرى ضرورة تولي مهام منصب الغائب في رئاسة الدولة، ومن أجل إقناع طائفته بهذا المبدأ ألف كتابه «الحكومة الإسلامية» أو «ولایة الفقیه».

وهو لا يوافق على ولایة كل أحد أمور الدولة، بل يخصص ذلك بفقهاء الشیعَة، ويحصر الحكم والسلطان بهم، حيث يقول: «وبالرغم من عدم وجود نص على شخص من ينوب عن الإمام عَلَيْهِ السَّلَامُ حال غَيْبَتِه، إِلَّا أَنَّ خَصَائِصَ الْحَاكِمِ الشَّرِيعِيِّ مُوجَودَةٌ فِي مُعَظَّمِ فَقَهَائِنَا فِي هَذَا الْعَصْرِ، فَإِذَا أَجْمَعُوا أَمْرَهُمْ، كَانَ فِي مَيْسُورِهِمْ إِيجَادٌ وَتَكْوِينٌ حُكْمَةً عَادِلَةً مُنْقَطَّعةً النَّظِيرِ»<sup>(١)</sup>.

وأقول: إذا كانت حُكْمَةُ الْآيَاتِ وَالْفَقَهَاءِ لَا مُثِيلَ لَهَا فِي الْعَدْلِ - كما يقول - فما حاجتهم لخروج المتَّظرِ إِذَا؟ وهو يرى أن ولایة الفقیه الشیعی کو ولایة رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ، يقول: «فَاللَّهُ جَعَلَ الرَّسُولَ وَلِيًّا لِلْمُؤْمِنِينَ جَمِيعًا، وَمِنْ بَعْدِهِ كَانَ الْإِمَامُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَلِيًّا، وَمَعْنَى وَلَيْتَهُمَا أَنْ أَوْامِرُهُمَا الشَّرِيعَةُ نَافِذَةٌ فِي الْجَمِيعِ»<sup>(٢)</sup>. ثم يقول: «نَفْسُ هَذِهِ الْوَلَايَةِ وَالْحَاكِمِيَّةِ مُوجَدَةٌ لِدِي الْفَقِيْهِ، بِفَارَقِ وَاحِدٍ هُوَ أَنْ وَلَايَةُ الْفَقِيْهِ عَلَى الْفَقَهَاءِ الْآخَرِينَ لَا تَكُونُ بِحِيثِ يُسْتَطِيعُ عَزْلُهُمْ أَوْ نَصْبُهُمْ؛ لِأَنَّ الْفَقَهَاءِ فِي الْوَلَايَةِ مُتَسَاوُونَ مِنْ نَاحِيَةِ الْأَهْلِيَّةِ»<sup>(٣)</sup>. فنظريَّةُ الخمینی - كما ترى - ترتكز على أصلين:

(١) «الحكومة الإسلامية» (ص ٤٩، ٤٨).

(٢) «الحكومة الإسلامية» (ص ٥١).

(٣) الموضع نفسه من المصدر السابق.

**الأول: القول بالولاية العامة للفقيه.**

الثاني: أنه لا يلي رئاسة الدولة إلا الفقيه الشيعي.

وهذا خروج عن دعوى تعيين الأئمة، وحصرهم باثنى عشر؛ لأن الفقهاء لا يُحصرون بعدد معين، وغير منصوص على أعينهم، فيعني هذا أنهم عادوا لمفهوم الإمامة حسب مذهب أهل السنة (إلى حد ما)<sup>(١)</sup>، وأقرّوا بضلال أسلافهم وفساد مذهبهم بمقتضى هذا القول.

لكنهم يُعدُّون هذا المبدأ - ولاية الفقيه - نية عن المهدى حتى يرجع، فهم لم يتخلوا عن أصل مذهبهم؛ ولهذا أصبح هذا الاتجاه - في نظري - لا يختلف عن مذهب البابية؛ لأنَّه يزعم أنَّ الفقيه الشيعي هو الذي يمثل المهدى، كما أنَّ (الباب) يزعم ذلك، ولعل الفارق أنَّ الخميني يعد كل فقهائهم أبواباً، وإن شئت قل: إنَّ هذا المبدأ أخرج «المهدى المنتظر» عند الروافض؛ لأنَّ صلاحياته ووظائفه أناطها بالفقيه، بل إنَّ هذا المبدأ لم يُخرج (مهدىًّا) واحداً، بل أخرج العشرات؛ لأنَّ كثيراً من شيوخهم وأياتهم لهم الأحقية بهذا المنصب، يقول الخميني: «إنَّ معظم فقهائنا في هذا العصر توفر فيهم الخصائص التي تؤهلهم للنبوة عن الإمام المعصوم»<sup>(٢)</sup>.

وبمقتضى هذه النبوة يكون أمرهم كأمر الرسول حيث يقول: «هم الحجة على الناس، كما كان الرسول ﷺ حجة عليهم، وكل من يتخلَّ عن طاعتهم، فإنَّ الله يؤاخذه ويحاسبه على ذلك»<sup>(٣)</sup>. ويقول: «وعلى كلِّ، فقد فوَّض

(١) أقول: إلى حد ما، لأنَّهم خرجنوا من حصر الإمامة بالشخص إلى حصرها بالنوع وهو الفقيه الشيعي.

(٢) «الحكومة الإسلامية» (ص ١١٣).

(٣) المصدر السابق (ص ٨٠).

إليهم - يعني إلى شيخ الروافض - الأنبياء جميع ما فُوْض إليهم، واثمنوه على ما اثُمنوا عليه»<sup>(١)</sup>.

بل أشار إلى أن دولة الفقيه الشيعي كدولة مهديّهم الموعودة، وقال: «كل ما يفقدنا<sup>(٢)</sup> هو عصا موسى، وسيف علي بن أبي طالب<sup>(٣)</sup>، وعزيزتهما الجبارية، وإذا عزمنا على إقامة حكم إسلامي سنحصل على عصى موسى، وسيف علي بن أبي طالب»<sup>(٤)</sup>.

والجمع بين عصا موسى وسيف علي بن أبي طالب قد يكون كنایة - فيما يبدو لي - عن تعاون اليهود مع الروافض ، وهذا ما ثبت تاريخياً ووقع بعضه في دولتهم الحاضرة، كما في فضائح صفقات الأسلحة، والتعاون السري بينهما الذي تناقلته وكالات الأنباء واشتهر أمره.

والخميني يقرر أن تشكيل الحكومة الشيعية لم يقع من شيعته الماضين حيث يقول: «في السابق لم نعمل ولم نهض سوية لتشكيل حكومة تحطم الخائنين المفسدين»<sup>(٥)</sup>.

ويقول: «ولم تسنح الفرصة لأنتمنا للأخذ بزمام الأمور وكانوا بانتظارها حتى آخر لحظة من الحياة، فعلى الفقهاء العدول أن يتحينوا هم الفرص ويتهزوها من أجل تنظيم وتشكيل حكومة...»<sup>(٦)</sup>.

(١) الموضع نفسه من المصدر السابق.

(٢) يريد أن يقول: كل ما نفقد، أو: ينتصنا.

(٣) وهذه من مواريث المهدى عن الأنبياء والأئمة، انظر «أصول الكافي» (٢٣١/١).

(٤) «الحكومة الإسلامية» (ص ١٣٥).

(٥) «الحكومة الإسلامية» (ص ٤٠).

(٦) «الحكومة الإسلامية» (ص ٥٤).

وقد قامت حكومات شيعية، ولكنها ليست محكومة من قبل «الآيات» و«نواب المعصوم»، ولذا عدوا حكومتهم الحاضرة أول دولة إسلامية (يعني: شيعية). قال بعض الروافض: «إن الخميني أسس الجمهورية الإسلامية العظمى في إيران لأول مرة في تاريخ الإسلام، وحقق حلم الأنبياء والرسول الأعظم عليه السلام والأئمة المعصومين عليهم السلام»<sup>(١)</sup>.

ويرى آيتهم «الطالقاني» أن حكومة الرسول عليه السلام وخلفائه لا تصل إلى مقام دولتهم، وأنها تمهد لقيامها، حيث يقول: «إننا نعتقد أن الجمهورية الإسلامية هي المؤهلة للحياة في هذا الزمان، ولم تكن مؤهلة للحياة في فجر الإسلام. إن التحولات الاجتماعية والسياسية التي شهدتها العالم منذ الرسول والخلفاء الراشدين وحتى اليوم هي التي توفر الأساس الموضوعي لقيام الجمهورية الإسلامية»<sup>(٢)</sup>.

فأنت ترى أن طبيعة النظرة الشيعية تجنه دائئراً إلى الغلو وتقديس الأشخاص، والتطرف في الاعتقادات... كما ترى في نظرة طالقاني إلى جمهورية خميني، بل ادعى بعضهم أن خميني قد بشر به أئمتهم من قبل<sup>(٣)</sup>. هذا وسيأتي في البروتوكولات نقل ما ترويه الشيعة عن سيرة مهديهم بعد عودته من غيبته - حسب اعتقادهم - ، وأنه لا هم له ولا عمل إلا القتل والانتقام، حتى يقولون: إنه بعث «بالجفر الأحمر» وبالذبح وإنه يخص العرب بمجازره... إلخ.

(١) أحمد الفهري (ويلقبونه بالعلامة) في تقاديمه لكتاب «سر الصلاة» للخامنئي (ص ١٠).

(٢) نشرت ذلك «جريدة السفير» اللبنانية بتاريخ ٣/٣/١٩٧٩م، وقد نقل ذلك محمد جواد مغنية، واعتبره فهماً جديداً للجمهورية الإسلامية، لا يقوله إلا من عاش الإسلام بقلبه وعقله. وانظر «الخامنئي والدولة الإسلامية» (ص ١١٣).

(٣) «الخامنئي والدولة الإسلامية» لمحمد جواد مغنية (ص ٣٨، ٣٩).

ونجداليوم هذهالسيرةالمزعومة قد بدت ملامحها في دولة الآيات فور ظهورها، حيث بدأ الخميني وأعوانه مشروع دولة المهدى بمجازرهم الرهيبة في داخل إيران وخارجها.

والحقيقة أن واضعي روایات القتل العام الموعود بعد خروج الغائب المفقود يدركون أن مسألة الغيبة والمهدية لا تعوداً أن تكون وهما من الأوهام، ولكنهم يعبرون عما تُكِّنُه صدورهم، وتجيش به نفوسهم من أحقاد، وكذلك معظم شيوخ الشيعة غالبيهم زنادقة يعرفون أن المهدى خرافته، ولذلك فهم إذا واتتهم فرصة لتحقيق أماناتهم في قتل المسلمين اهتبواها، ولم يتظروا فيها خروج مهديهم؛ لأنهم يعرفون أنه لن يخرج أبداً؛ لأنه لم يوجد أصلاً.

ولا أدل على ذلك من أن الخميني نفسه قبل قيام دولتهم يقرر في كتابه «تحرير الوسيلة» أنه لا يجوز بسبب غيبة مهديهم البدء في الجهاد فيقول:

«في عصر غيبة ولی الأمر وسلطان العصر - عجل الله فرجه الشريف - يقوم نوابه وهم الفقهاء الجامعون لشراط الفتوى والقضاء مقامه في إجراء السياسات وسائر ما للإمام عليه السلام إلا البدء بالجهاد»<sup>(١)</sup>.

ولكنه حينما أقام دولته قرر في دستورها: «أن جيش الجمهورية الإسلامية وقوات حرس الثورة الإسلامية لا يتحملان فقط مسئولية حفظ وحراسة الحدود، وإنما يتکفلان أيضاً بحمل رسالة عقائدية؛ أي: الجهاد في سبيل الله، والنضال من أجل توسيع حاكمية قانون الله في كافة أرجاء العالم»<sup>(٢)</sup>.

(١) «تحرير الوسيلة» (١/٤٨٢).

(٢) «الدستور لجمهورية إيران الإسلامية» (ص ١٦)، منشورات مؤسسة الشهيد. وانظر الطبعة الأخرى من الدستور التي أصدرتها وزارة الإرشاد الإيرانية (ص ١٠).

فأنّت ترى التناقض واضحاً، فهو في «تحرير الوسيلة» يجعل الجهاد من وظائف المهدي، وفي دستور دولتهم بعد قيامها يجعل الجهاد منوطاً بجيشه، ومن وظائف الفقيه، وذلك بمقتضى مذهبه الجديد في ولادة الفقيه، والتي نقل فيها صلاحيات المهدي كلها للشيخ الشيعي.

وقد نص أيضاً على ذلك دستورهم فقال: «في زمن غيبة الإمام المهدي - عجل الله فرجه - تعتبر ولادة الأمر وإمامية الأمة في جمهورية إيران الإسلامية بيد الفقيه ...»<sup>(١)</sup>.

ولذلك بعد قيام دولتهم أول ما بدءوا به قتال الشعوب الإسلامية بجنودهم، وبالمنظمات التابعة لهم في الولاء في بعض أقطار المسلمين، ومع ذلك يزعم الخميني أحياناً أن هذا يدخل في نطاق الدفاع، والتأويل ليس له حدود، فيقول: «إننا لا نريد أن نرفع السلاح ونهاجم أحداً، فالعراق يهاجمنا منذ مدة، بينما نحن لا نهاجمه، وإنما ندافع فقط، فالدفاع أمر واجب»<sup>(٢)</sup>.

ولكنه يقرر أنه يريد أن يصدر ثورته حيث يقول: «إننا نريد أن نصدر ثورتنا الإسلامية إلى كافة البلاد الإسلامية»<sup>(٣)</sup>، وهو لا يريد التصدير الإسلامي فحسب، بل يريد فرض مذهبة على المسلمين بالقوة، وقد أشار إلى ذلك قبل أيام دولته، وقرر أن سبيل ذلك هو إقامة دولة شيعية تتولى هذا الأمر، فيقول: «ونحن لا نملك الوسيلة إلى توحيد الأمة الإسلامية»<sup>(٤)</sup>، وتحرير أراضيهم من يد المستعمرین، وإسقاط الحكومات العميلة لهم، إلا أن نسعى إلى إقامة

(١) «دستور الجمهورية الإسلامية في إيران» (ص ١٨)، ط / وزارة الإرشاد.

(٢) «خطبة الخميني حول مسألة تحرير القدس والمهدى المنتظر» (ص ٩ ، ١٠).

(٣) المصدر السابق (ص ١٠).

(٤) يعني: على مذهب الروافض.

حكومتنا الإسلامية، وهذه بدورها سوف تكلل أعمالها بالنجاح يوم تتمكن من تحطيم رعوس الخيانة، وتدمير الأوثان والأصنام البشرية التي تنشر الظلم والفساد في الأرض»<sup>(١)</sup>.

وهؤلاء الروافض لا يتقدون الحكومات لهذه الأسباب التي يذكرها؛ إذ لو كانت الحكومة أفضل حكومة على وجه الأرض لما نالت إلا سخطهم ومقتهم، إلَّا أن تكون على مذهب الرفض، وحسبك في هذا نظرتهم إلى خلافة الخلفاء الثلاثة الراشدين رضوان الله عليهم.

ولا تزال مهمة المهدي الموعودة في قتل المسلمين، تظهر على ألسنة حججهم وأياتهم، وهذا مسلك الروافض مع المسلمين كلما حانت لهم فرصة، وقامت لهم سلطة، كما يشهد به التاريخ والواقع.

وإن هادنوا أحياناً، وتظاهروا بالمسالمة؛ فتلك تقية إلى حين.

---

(١) «الحكومة الإسلامية» (ص ٣٥).

## معارضة بعض شيوخ الشيعة لمذهب عموم ولالية الفقيه

أثار مذهب الخميني - في نقله لوظائف مهديهم بالكامل للفقيه، وحصر الولاية به - ثائرة جملة من شيوخ الشيعة، ونشب صراع حاد بين الخميني وأحد مراجعهم الكبار عندهم وهو «شريعت مداري»<sup>(١)</sup> كما أعلن طائفته من شيوخهم معارضتهم لهذا المذهب<sup>(٢)</sup>، وقد تعجب شيخهم محمد جواد مغنية أن يذهب الخميني هذا المذهب، ويساوي في الصالحيات بين المعصوم والفقهاء فقال:

قول المعصوم<sup>(٣)</sup> وأمره تماماً كالتنزيل من الله العزيز العليم ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمَوْئِى \* إِنَّ هُوَ إِلَّا رَحْمَى يُوحَى ﴾<sup>(٤)</sup> ومعنى هذا أن للمعصوم حق الطاعة والولاية على الراشد والقاصر والعالم والجاهل، وأن السلطة الروحية والزمنية - مع وجوده - تنحصر به وحده لا شريك له، وإن كانت الولاية عليه وليس لها، علماً بأنه لا أحد فوق المعصوم عن الخطأ والخطيئة إلا من له الخلق والأمر جل وعز.. أبعد هذا يقال: «إذا غاب المعصوم انتقلت ولايته بالكامل إلى

(١) انظر: عبد الجبار العمر «الخميني بين الدين والدولة»، مبحث الخميني وشريعت مداري (ص ١٤٤) وما بعدها.

(٢) انظر المصدر السابق (ص ١٥٣، ١٥٤).

(٣) الأئمة عندهم معصومون كرسول الله ﷺ.

(٤) النجم: آية: ٣.

الفقيه؟»<sup>(١)</sup>.

فهذا في نظره غاية الغلو؛ إذ كيف يجعل حكم الفقيه كحكم المعصوم ثم يوضح ذلك بقوله: «حكم المعصوم متزه عن الشك والشبهات؛ لأنَّه دليل لا مدلول، وواقعي لا ظاهري... أما الفقيه فحكمه مدلول يعتمد على الظاهر، وليس هذا فقط، بل هو عرضة للنسوان وغلبة الزهو والغرور، والعواطف الشخصية، والتأثر بالمحيط والبيئة، وتغير الظروف الاقتصادية والمكانة الاجتماعية، وقد عاينت الكثير من الأحكام الجائرة، ولا يتسع المجال للشواهد والأمثال سوى أنني عرفت فقيها بالزهد والتقوى قبل الرئاسة، وبعدها تحدث الناس عن ميله مع الأولاد والأصحاب»<sup>(٢)</sup>.

وهذه شهادة منه على قومه من فئة الشيوخ، وأنَّه ما أن تناح لهم فرصة رئاسة حتى تزول الصورة التي يتظاهرون بها من الزهد والتعبد، وهؤلاء الشيوخ الذين هذا وصفهم، يرى الخميني أنَّهم هم الولاة على الأمة.

وأصحاب هذا الاتجاه المعارض لخط الخميني يرون: «أنَّ ولية الفقيه أضعف وأضيق من ولية المعصوم»<sup>(٣)</sup>، فهي لا تتعدى ما ثبت في أخبارهم - كما يقولون - من «ولية الفتوى والقضاء وعلى الأوقاف العامة، وأموال الغائب وإرث ما لا وارث له»<sup>(٤)</sup>.

وقد استدلل مغنية على هذا المذهب بجملة من أقوال شيوخهم الكبار عندهم، ونقض ما ساقه الخميني من أدلة لإثبات مذهبة، وبين أنها لا تدل

(١) «الخميني والدولة الإسلامية» (ص ٥٩).

(٢) «الخميني والدولة الإسلامية» (ص ٥٩، ٦٠).

(٣) «الخميني والدولة الإسلامية» (ص ٦١).

(٤) المصدر السابق (ص ٦٠).

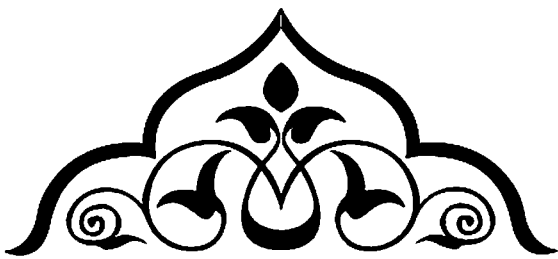
على ما يريد من القول بعموم الولاية، ولا مجال لاستعراض ذلك، ولا فائدة منه، لكن الفائدة هنا أن الخميني يحكم على مذهب طائفته بمقتضى قولهم بقصور ولادة الفقيه عن الحكم والولاية، بأن هذا يبطل أحکام الإسلام، وأنه بمثابة القول بنسخ الدين، لكن الخميني لا ترتقي أداته في تأييد مذهبه إلى ما يريد فتبقى أحکامه على مذهب طائفته صادقة، وأنه مبني على ما يخالف أصول الشرع، ومنطق العقل وطبيعة الأشياء.

والاتجاه المخالف للخميني يرجع أمر الولاية إلى عموم الناس، ولا يخصها بشیوخ الشیعة، بل يبقى هؤلاء الشیوخ في وضعهم الذي وضعوا فيه ولايتم الخاصة حتى يخرج الغائب فیتولی أمور الدين والدنيا.

وهذه بلغة هذا العصر فصل الدين عن الدولة، فصار المذهب دائراً بين غلو في الفقيه، أو دعوة إلى فصل الدين عن الدولة، وهكذا كل مذهب باطل لا بد أن يخرج أمثال هذه التناقضات. وكلا الرأيين استقرَا على بطلان المذهب في دعوى النص والتعيين؛ لأن كليهما لم يحدد الرئيس بشخص معين، إلا التعيين الشكلي للغائب المفقود والذي لن يعود؛ لأنه لا حقيقة له في الوجود.

\* \* \*



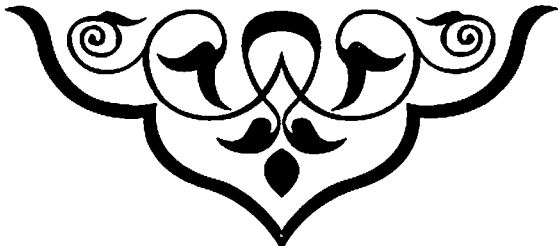


نصوص البروتوكولات

القسم الأول

بروتوكولات القتل والتخريب

والسرقة والاغتيالات





## الفصل الأول

### خطط العدوان على الحجاج الآمنين

#### ١ - قتل الحجاج بين الصفا والمروة

النص:

«كأني بحرمان بن أعين وميسر بن عبد العزيز يخبطان الناس بأسيافهما بين الصفا والمروة»<sup>(١)</sup>.

هذا «البروتوكول» من أعمال مهديهم المتظر والذي يتربون خروجه منذ مئات السنين، ويحلمون بتحقيق أعماله - ومنها هذا العمل - من قديم الزمان وسيقوم بتنفيذ هذا «البروتوكول» القائلون بعموم ولادة الفقيه المتضمن نقل أعمال مهديهم ووظائفه إلى الفقيه الشيعي ليتولى جميع أعماله وينفذ كل مهامه بعد أن طالت غيبته وتمادي احتجابه وأيسوا من خروجه. فلقد تولى خميني إقامة الدولة ورئاستها نيابة عن المهدى، وهذا من أعظم المحرمات في المذهب الإثنى عشرى<sup>(٢)</sup>.

ومع ذلك انتهكه، وخالف أسلافه وأصول مذهبه، فكيف بما دون ذلك

(١) «بحار الأنوار» للمجلسي (٤٠ / ٥٣)، وعزاه إلى «الاختصاص» للمفید.

(٢) انظر: (٣٦ - ٣٩) من هذا الكتاب.

من أعمال؟ لعل من أهونها عليهم قتل المخالفين لهم، وهم سائر المسلمين، ولذلك شرع في مذهبهم مبدأ الغيلة - كما سيأتي الحديث عنه - في فترة الغيبة نفسها، أما القتل العام الشامل المكشوف فهو عندهم مرهون بعودة الغائب، لكن خميني أظهر هذا الغائب، بصورة الفقيه الشيعي ويداً بنفسه في تنفيذ مجازره باسم النيابة العامة عن المهدي، والناس كانوا ينظرون إلى ما يقوله الروافض عن مهديهم وعودته نظرة استخفاف لكونه معدوماً لا وجود له، لكن المذهب الجديد في ولاية الفقيه حَوَّلَه إلى حقيقة.

البروتوكول الذي بين يدي القارئ من نصوصهم السرية المقدسة، ولم يظهر إلا في الأزمان المتأخرة<sup>(١)</sup> بعد أن صارت لهم قوة وشوكة.

وهو نص خطير، وحلم رايري قدِيم، كان الآيات يمنون أتباعهم بحصوله، فكان الروافض يتربون وقوعه بين حين وآخر، ولا شك بأن هذا النص وأمثاله يعبر عن تطلعاتهم، ويصور أحلامهم وأهدافهم في القيام بمجازر دموية في الأمة الإسلامية، وتختار هذه الفئة الحاقدة لذلك أشرف موقع وهو بيت الله الحرام - كما ترى - فهي تَعِدُّ الأتباع بحدوث هذه الملحة في المستقبل حتى تسمى بعض أعيانهم الذين يقومون بالقتل لكنها توقف العمل بهذا البروتوكول السري، ريثما تقوم لهم دولة.

وكانوا يقولون لأتباعهم بأنه سيكون لهم دولة في آخر الزمان يحققون بواسطتها هذه الأعمال والخطط، فهم يقولون: «إن دولتنا آخر الدول»<sup>(٢)</sup>.

(١) وقد كان شيوخهم - قدِيمًا - إذا كتبوا في الغيبة صدرُوا كتبهم بنصوصهم التي تأمر بكتمان أسرارهم عن من ليس من أهلها. انظر مثلاً كتاب «الغيبة» للنعماني - من شيوخهم في القرن الثالث - والذي قال في مقدمته: «وجعلته أبواباً صدرُّها بذكر ما روی في صون سرّ آل محمد عن من ليس من أهله». «الغيبة» (ص ١٧).

(٢) «الإرشاد» للمفید (ص ٣٤٤)، «أعلام الورى» للطبرسي (ص ٤٣٢).

والخطورة الكبرى التي ينبغي أن يعرفها المسلمون جميعاً أن هذا سيجري اليوم تطبيقه بموجب المذهب الجديد لدولة الآيات.

فهذا البروتوكول سينفذ بحكم مبدأ عموم ولایة الفقيه، المتضمن نقل أعمال مهديهم إلى الفقيه الشيعي.

ولا شك بأن تحديد موضع القتل العام بالمسجد الحرام وبين الصفا والمروءة يدل دلالة أكيدة أن المقصود بالقتل هم المسلمين بل حجاج بيت الله الحرام، وأن هذا ما يحلمون به ويخططون له.

وما جرى على أرض البلد الظاهر في العام المنصرم (١٤٠٧ هـ) هو فيما ييدو تمهد لهذه الخطوة، وتخطيط لهذا العمل، ولكن خيب الله سبحانه آمالهم<sup>(١)</sup>.

كما أن ما قام به القرامطة من قتل الناس في الحرمين هو تطبيق لهذا المبدأ. كما تجد أخبار ذلك في حوادث سنة (٣١٧ هـ) في كتب التاريخ.

(١) هذا ما كان عند الطبعة الأولى للكتاب، ثم وقع بعد ذلك في عام (١٤٠٩ هـ) حوادث التفجيرات التي ذهب ضحيتها بعض الحجاج الآمنين، وكشف الله سبحانه الجنة وتبيّن أن جميعهم من الرافضة تصديقاً لما قلناه عنهم، والله المستعان في الدفاع عن بيته المطهر وعليه التكلاّن في كشف شر هؤلاء الزنادقة.

## ٢ . قطع أيدي وأرجل المشرفين على الحرم

يقول النص: «كيف بكم - يعني: الحجبة على الكعبة كما يعبر النص - لو قد قطعت أيديكم وأرجلكم وعلقت في الكعبة، ثم يقال لكم: نادوا نحن سراق الكعبة؟»<sup>(١)</sup>.

ونص ثان يقول: «إذا قام المهدي هدم المسجد الحرام، وقطع أيديبني شيئاً وعلقها بالكتلة وكتب عليها: هؤلاء سرقة الكعبة»<sup>(٢)</sup>.

ونص ثالث يقول: «يجرد السيف على عاتقه ثمانية أشهر يقتل هرجاً، فأول ما يبدأ بيبني شيئاً فيقطع أيديهم ويعلقها في الكعبة وينادي مناديه: هؤلاء سراق الله، ثم يتناول قريشاً فلا يأخذ منها إلا السيف ولا يعطيها إلا السيف»<sup>(٣)</sup>.

هذه النصوص وضعت في الغالب في القرن الثاني تقريرًا بدليل إسنادها إلى جعفر المتوفى سنة (١٤٨هـ)، ويحتمل أنها موضوعة بعده.

وعلى أية حال فهي تصور الرغبة الكامنة في نفوس هذه الفئة بالانتقام من صلاح المسلمين وجيل التابعين الذين يجاورون في الحرم وتخص منهم من يتولى الإشراف على شؤون الحرميَن.

(١) «الغيبة» للنعماني (ص ١٥٦).

(٢) «الإرشاد» للمفيد (ص ٤١١)، وانظر: «الغيبة» للطوسي (ص ٢٨٢).

(٣) «الغيبة» (ص ٢٠٩).

وهي أمنية يتمنون تحقيقها ويعدون أتباعهم بذلك عند ظهور دولتهم على يد قائمهم... ولما طالت غيابه أقاموا له دولة يحكمها الآيات باسم النيابة عنه مخالفين بذلك أصول المذهب الاثنى عشرى الذي يأمر بالانتظار وينهى عن الخروج، ويُكفر من يخالف ذلك، كما مر<sup>(١)</sup>.

ولكن لماذا يخسرون بالتعذيب المشرفين على الحرمين، هل لأنهم ينظمون مسيرة الحج ويهيئون المشاعر لاستقبال زوار بيت الله، وهذا أمر يسوء هذه الفتاة؛ لأنها تندد الفوضى في هذه المشاعر، وتبحث عما يفرق هذه الجموع المجتمعية، ويفسد حجها، إذ أنها ترى في كعبة الله سبحانه منافساً لمشاهدها وكعباتها - كما سيأتي - ؟ أم إنهم يخسونهم بهذه الملائمة لأنهم من العرب «من بني شيبة كما يقول النص». والجنس العربي يحظى في نصوصهم السرية المقدسة بكل رزينة ومنقصة، ولذا يعدونه بمقتلة رهيبة شاملة لا تُبقي فيهم أحداً، وذلك حين تقوم لهم دولة - كما سيأتي.

على أية حال، هو نص يكشف عن نوايا وأهداف هؤلاء الروافض حول حرم الله وحجاجه، والمشرفين عليه؛ إذ نصوصهم تتناول هذه الفئات جميعاً، فهل من مُذكِّر قبل فوات الأوان ووقوع الواقع؟

(١) انظر: (ص ٢٧) من هذا الكتاب.

### ٣ - سرقة أموال الحجاج واغتصابها كلما حانت الفرصة

يقول النص: «خذ مال الناصب حينما وجده وادفع إلينا الخمس»<sup>(١)</sup>. وأهل السنة عندهم في عداد النواصب؛ لأن من قدم أبا بكر وعمر على عليٍ فهو ناصبي، كما تؤكد أقوالهم وتنص عليه أخبارهم<sup>(٢)</sup>. بل إن الزيدية عندهم - وهم شيعة - يعدون في سلك النواصب، ولذلك جاء في أخبارهم: «عن عمر بن يزيد قال: سألت أبا عبد الله عليه السلام عن الصدقة على الناصب وعلى الزيدية؟ فقال: لا تصدق عليهم بشيء ولا تسقطهم من الماء إن استطعت، وقال لي: الزيدية هم النصاب»<sup>(٣)</sup>.

وذلك لأن زيد بن علي رحمة الله ترضى عن الشیعین، ولذا فإن شیخهم الطوسي يرد روایاته<sup>(٤)</sup> مع أنه من أئمة أهل البيت، وقد نص علماء المسلمين على أنه من الثقات<sup>(٥)</sup>.

(١) «تهذيب الأحكام» للطوسي (١/٣٨٤)، «السرائر» لابن إدريس (ص٤٨٤)، «وسائل الشيعة» للحر العاملی (٦/٣٤٠).

(٢) انظر: «السرائر» (ص٤٧١)، «وسائل الشيعة» (٦/٣٤١ ، ٣٤٢)، «بشرارة المصطفى» لشیخهم الطبری (ص٥١). وراجع أيضًا: «المحاسن النفسانية في أوجية المسائل الخرسانية»، المسألة السادسة (ص١٣٨) وما بعدها.

(٣) « رجال الكشي» (ص٢٢٨، ٤٠٩) رقم (٤٠٩).

(٤) انظر: «الاستبصار» (ج١/ص٦٦).

(٥) انظر: «تهذيب التهذيب» (٣/٤١٩، ٤٢٠).

وكذلك يلحقون به في الحكم سائر الزيدية الذين سلكوا مسلكه في الرضا بخلافة الشيختين والترضي عنهم، ويخرجونهم من زمرة التشيع، كما نص على ذلك شيخهم المفيد<sup>(١)</sup>.

ولا يستثنون من ذلك أحداً إلا من شاركهم في مشربهم في تكفير صحابة رسول الله ﷺ وهم الجارودية من الزيدية<sup>(٢)</sup>.

وقالوا: «مال الناصب وكل شيء يملكه حلال»<sup>(٣)</sup>; لأنهم في منزلة الكفار عندهم، فهم يستحلون ممتلكات أهل السنة والشيعة المعتدلين وسائر الفرق الإسلامية، ويبيحون لأتباعهم الاستيلاء عليها إذا حانت الفرصة وتيسر السبيل بحيث لا ينال الواحد منهم ضرر من جراء ذلك. جاء في كتب الفقه عندهم: «إذا أغار المسلمون على الكفار فأخذوا أموالهم، فالأحوط بل الأقوى إخراج خمسها من حيث كونها غنيمة ولو في زمن الغيبة، وكذا إذا أخذوا بالسرقة والغيلة»<sup>(٤)</sup>.

«ولو أخذوا منهم بالربا أو بالدعوى الباطلة، فالأقوى إلهاقه بالفوائد المكتسبة فيعتبر فيه الزيادة عن مؤنة السنة، وإن كان الأحوط إخراج خمسه مطلقاً»<sup>(٥)</sup>.

وبينجي أن يلاحظ لمعرفة أبعاد هذا النص أن جميع الفرق الإسلامية

(١) انظر: «أوائل المقالات» (ص. ٣٩).

(٢) الموضع نفسه من المصدر السابق.

(٣) «تهذيب الأحكام» للطوسي (٤٨/٢)، «وسائل الشيعة» للعاملي (٦٠/١١).

(٤) «العروة الوثقى» للزیدی، وبهامشها تعليقات مراجع الشيعة في العصر الحاضر (٢/٣٦٧، ٣٦٨).

(٥) المصدر السابق (٢/٣٦٨)، وانظر أيضاً: «هدایة العباد» لشريعت مداري (ص. ١٦٨).

عندهم في حكم الكفار، حتى نقل شيوخهم إجماعهم على ذلك. قال المفید: «وأتفق الإمامية على أن أصحاب البدع كلهم كفار»<sup>(١)</sup>.

بل هم يعدونهم أشد كفراً من اليهود والنصارى؛ لأن منكر إماماة الاثنى عشر عندهم أشد كفراً من منكر نبوة أحد الأنبياء، كما قرره شيخهم ابن المطهر الحلى وغيره<sup>(٢)</sup>.

ولذا قال شيخهم ابن بابويه رئيس المحدثين عندهم بأن منكر الإمام الغائب أشد كفراً من إيليس<sup>(٣)</sup>، مع أن الإمام الغائب ينكره أكثر طوائف الشيعة المعاصرين لنشأة فكرة الغيبة، بل وأهل البيت الذين نشأت دعوى الغيبة في عهدهم<sup>(٤)</sup>.

أقول: إذا لاحظنا هذا وأن مفهوم الكافر عند الاثنى عشرية يضم جميع المسلمين باستثناء طائفتهم فهذا يعني بكل وضوح أنهم - كما جاء في النص السابق - يبيحون الاستيلاء على أموال المسلمين بالإغارة، والسرقة والغيلة، ويستحلون أخذ أموالهم عن طريق الربا والداعوى الباطلة.

وهذا تترجمه الأحداث التاريخية التي جرت منهم، كما يصدقه الواقع.

(١) «أوائل المقالات» (ص ١٥).

(٢) «الألفين» (ص ٣).

(٣) «إكمال الدين» (ص ١٣).

(٤) انظر - مثلاً - ما جاء في «تاریخ الطبری» في حوادث (٣٠٢ هـ) (ج ١٣/ ص ٢٦، ٢٧)، ط/ الحسينية، من إنكار مشاریخ أبي طالب على رجل ادعى أنه محمد بن الحسن العسكري، وقولهم: إن الحسن لم يعقب.

وانظر ما نقلته كتب الشيعة نفسها من إنكار عائلة الحسن للدعوى ولد وعلى رأسها أخيه جعفر؛ ولذا تسميه الشيعة بـ«جعفر الكذاب»، واعترافهم بأن جعفرًا حبس جواري أخيه وحلاته حتى ثبت له براءتهن من الحمل. انظر: «الغيبة» للطوسی (ص ٧٥)، «إكمال الدين» (ص ٤٥)، «الاحتجاج» (٢/ ٢٨٣)، «سفينة البحار» (١/ ١٦٣)، «مقتبس الأثر» (١٤/ ٣١٦).

فهم إذا قدروا على شيء من أموال المسلمين استحلوا أخذه ولو كان من أموال اليتامي والمستضعفين من مخالفتهم. ولذا قال الإمام الشوكاني: «وأما وثوب هذه الطائفة على أموال اليتامي والمستضعفين ومن يقدرون على ظلمه كائناً من كان فلا يحتاج إلى برهان، بل يكفي مدعاه إحالة منكره على الاستقراء والتتبع فإنه سيظفر عند ذلك بصحة ما قلنا»<sup>(١)</sup>.

وهذا البروتوكول - وهو الاعتداء على أموال المسلمين - يطبقه الرافضة كلما حانت لهم فرصة على صعيد الحرم، وبين الحجاج أو غيرهم، وقد يتيسر لهم الأمر في الحج أكثر حيث الاجتماع والأمان.

فليحذر كل حاج على ماله من كل راضي ولو رأه في غاية التدين في الظاهر؛ لأن مذهبه يعد سرقة مخالفيه من سائر الفرق الإسلامية من القراءات والصالحات.

---

(١) «طلب العلم» (ص ٧٤).

#### ٤ . القذف العام لحجاج بيت الله الحرام ما عدا طائفتهم

وتغرس بروتكولاتهم في نفوس أتباعهم كره حجاج بيت الله حتى تعدهم كلهم زناة، وهذا النوع من التربية والتوجيه قد يكون له أثره في نوعية تعاملهم مع المسلمين في المشاعر.

تقول نصوصهم:

«إن الله يبدأ بالنظر إلى زوار الحسين بن علي عشية عرفة قبل نظره إلى أهل الموقف؛ لأن في أولئك - يعني: حجاج بيت الله - أولاد زنا، وليس في هؤلاء أولاد زنا»<sup>(١)</sup>.

يعني أن زوار الحسين كلهم روافض وهم ليسوا أولاد زنا، في حين الحج يجمع مع الروافض سائر الأمة الإسلامية بمختلف مذاهبنا، وهؤلاء حسب معتقد الشيعة أولاد زنا، ولذلك جاء في «الكافي»: إن الناس كلهم أولاد بغايا ما خلا شيعتنا»<sup>(٢)</sup>.

وقالوا:

«ما من مولود يولد إلا وإنليس من الأبالسة بحضرته، فإن علم أن المولود من شيعتنا حجبه من ذلك الشيطان، وإن لم يكن المولود من شيعتنا ثبت

(١) «الوافي» المجلد الثاني (٢٢٢/٨).

(٢) «الكافي»، «الروضة» (ص ١٣٥)، ط/لكنو - ١٨٨٦ م، «بحار الأنوار» (٤/٣١١).

الشيطان أصبعه في دبر الغلام فكان مأبوناً، وفي فرج الجارية فكانت فاجرة»<sup>(١)</sup>. وعقد المجلسي في «البحار» باباً لهذا الاعتقاد بعنوان: «باب: إنه يُدعى الناس بأسماء أمهاطهم إلا الشيعة»، وذكر فيه اثنتا عشرة رواية<sup>(٢)</sup>.

فهذا قذف شنيع لل المسلمين جميعاً من فئة لعلها أقرب لهذا الوصف الذي أصقهته بال المسلمين وذلك بحكم قولها بالمتعة، والممتعة الدورية، وعارضية الفرج، في نصوص كثيرة في كتبهم المقدسة فهي قول القائل: «رمتنى بدائها وانسلت».

ولا شك بأن هذه النظرة إلى حجاج بيت الله عند هذه الفتنة لا تمر إلا الاستهانة بالحجاج والاستخفاف بحقوقهم، واستحلال الواقعة فيهم وفي أعراضهم وأولادهم ودمائهم وأموالهم، ولعل ما يلمسه الحجيج من مضائقات من بعض الروافض في المشاعر إنما يصدر عن هذه التوجيهات الخفية ولو أتيحت لهم الفرصة كاملة لما أبقوا من أهل الإيمان والتوحيد باقية.

(١) «تفسير العياشي» (٢/٢١٨)، «البرهان» (٢/١٣٩).

(٢) «بحار الأنوار» (٧/٢٢٧).



## الفصل الثاني

### خطط العدوان على بيت الله الحرام

#### ١ - نزع الحجر الأسود من الكعبة

يقول النص:

«يا أهل الكوفة لقد حباكم الله عز وجل بما لم يحب أحد من فضل،  
مصلاكم بيت آدم وبيت نوح وبيت إدريس ومصلى إبراهيم ولا تذهب الأيام  
والليالي حتى ينصب الحجر الأسود فيه»<sup>(١)</sup>.

هذا وَعْد من زنادقة العصور البائدة أن يقوموا بنقل الحجر الأسود إلى  
أماكن العبادات عندهم وهي الأضرحة والقبور، والتي يسمونها بالمشاهد،  
ويحدد هذا النص «الكوفة»: وهي الموطن الأول التي نسج فيها ابن سبأ  
اليهودي خيوط مؤامراته، ووضع فيها خليته الأولى، ولذا جاء في نصوص  
الروافض إنه لم يقبل دعوتهم من بلاد الإسلام إلا الكوفة<sup>(٢)</sup>.

وهذه النصوص «إسقاطات» لرغبات مكبّتها، ونوازع خفية لهذه الزمرة  
الحاقدة، وهي لم تبق مجرد أمان ورغبات فحسب، بل انطلق منها تحرك

(١) «الرافي» للفيض الكاشاني، باب فضل الكوفة ومساجدها، المجلد الثاني (١/٢١٥).

(٢) انظر: «بحار الأنوار» (١٠٠، ٢٥٩، ٦٠/٢٠٩).

عملي في جمعيات سرية تجوب العالم الإسلامي ترفع شعارات أشبه بشعارات الماسون، مثل: «محبة أهل البيت»، و«الانتصار لظلم أهل البيت»، و«عودة الإمامة لأهل البيت»، مع أنهم قد انقطعت صلتهم بالأئل منذ متتصف القرن الثالث تقريرًا، حيث يتبعون إماماً لا وجود له، كما أن هذا البروتوكول قد تم تطبيقه على يد القرامطة حيث اقتلعوا الحجر الأسود (في أحداث سنة ٣١٧هـ) وحملوه إلى البحرين، ثم نقلوه بعد ذلك إلى «الكوفة»<sup>(١)</sup>، وقد بقي عندهم قرابة اثنتين وعشرين سنة<sup>(٢)</sup>. ولهذا حين ألف الإمام الخرقى رحمة الله (المتوفى سنة ٣٣٤) مختصره في الفقه في تلك الفترة العصبية، قال حين جاء على ذكر مناسك الحج: «ثم تأتي الحجر الأسود إن كان فاستلمه»<sup>(٣)</sup>.

قال صاحب «المغني»: «وقول الخرقى - إن كان - يعني إن كان الحجر في موضعه لم يذهب به كما ذهبت به القرامطة حين ظهروا على مكة»<sup>(٤)</sup>.

وكل مؤمن يتأثر وتهتز مشاعره وهو يتصور هذا الحدث الرهيب، وهذا الإلحاد بظلم في بيت الله الحرام.

ولا يزال أحفاد القرامطة تراودهم أحلامهم لإعادة هذا الإلحاد؛ ومحاولاتهم لإثارة الفتنة في حرم الله مرات، تتبئ عما تكتن صدورهم وما تنطوي عليه وثائقهم، فهل يتتبه المؤمنون إلى مكائد الباطنين؟ ولا يلدغ المؤمن من جحر مرتين.

(١) انظر: «الفرق بين الفرق» للبغدادي (ص ٢٩٠، ٢٩١).

(٢) ورد بعد ذلك من الكوفة إلى مكة على يد أبي إسحاق إبراهيم بن محمد بن يحيى النيسابوري، شيخ نيسابور في عصره، وأحد العباد المجتهدين، المتوفى سنة ٣٦٢هـ.

(٣) «مختصر الخرقى» مع شرحه «المغني» (٣/٣٧٠).

(٤) «المغني» (٣/٣٧١).

وهناك خبيئة عجيبة هي أن نصوصهم تقول كما ينقل شيخهم وأحد آياتهم في هذا العصر: «إن المهدى يبدأ بغزو العالم انطلاقاً من الكوفة وذلك بإرسال السرايا وبث الجيوش المتكاملة للقيام بهذه المهمة»<sup>(١)</sup>.

ولعل من أهداف إصرار الخميني على الاستمرار في محاربة الشعب العراقي تحقيق هذا الهدف... أليس هو الذي يتولى القيام بأعمال المهدى كاملة بحكم مذهبه الذي أعلنه وعارضه جملة من الشيعة فيه؟ وقبل الاحتلال قد يؤتى بالحجر من مكانه فالكوفة مركز الانطلاقة. كيف لا وهم يقولون في نصوصهم: «إن الكوفة حرم الله، وحرم رسوله ﷺ، وحرم أمير المؤمنين وإن الصلاة فيها بآلف صلاة والدرهم بآلف درهم»<sup>(٢)</sup>؟

فيتوّجون هذا الفضل المزعوم - الذي هو نسج خيال رافضي موتور - بنقل الحجر. كفى الله المسلمين كيد الباطئين وعدوانهم.

(١) محمد باقر الصدر «تاريخ ما بعد الظهور» (ص ٥٤).

(٢) «الوافي» المجلد الثاني (ج ٨/ ص ٢١٥).

## ٢ - هدم الحجرة النبوية، وآخرِجُوا الجُسُدَيْن الطَّاهِرَيْن للخليفتين الراشدَيْن وكسر المسجد النبوي (حسب تعبيرهم)

يقول النص: «وأجيء إلى يثرب، فأهدم الحجرة، وأخرج من بها وهم طريان فامر بهما تجاه البقيع، وامر بخشبتيں يصلبان عليهما، فتورقان من تحتهما، فيفتتن الناس بهما أشد من الأولى»<sup>(١)</sup>.

نص آخر يقول: «هل تدرى ما يبدأ به القائم؟ - [يعني قائمهم الذي سيتولى الآيات القيام بكافة أعماله بحكم مذهبهم الجديد في ولادة الفقيه، ومنها هذا العمل وغيره من الأعمال التي ذكرنا نصوصها] - أول ما يبدأ به يخرج هذين - [يعني خليفتى رسول الله ﷺ] - رطبين غضين، فيحرقهما ويذرئهما في الريح، ويكسر المسجد»<sup>(٢)</sup>.

ونص ثالث يقول: «وهذا القائم... هو الذي يشفى قلوب شيعتك من الظالمين والجاحدين والكافرين فيخرج اللات والعزى - [يعنون خليفتى رسول الله أبا بكر وعمر رضي الله عنهمَا] - طرين فيحرقهما»<sup>(٣)</sup>.

(١) «بحار الأنوار» (ج ٥٣ / ص ١٠٤، ١٠٥).

(٢) «بحار الأنوار» (ج ٥٢ / ص ٣٨٦).

(٣) «عيون أخبار الرضا» (١ / ٥٨)، «بحار الأنوار» (٥٢ / ٣٤٢).

وهذه النصوص تكشف بشكل جلي واضح، أن جيوشهم إذا وصلت إلى المدينة المنورة النبوية - حفظ الله حرمه، وخيب آمالهم - فإن أول أعمالها هو هدم الحجرة النبوية، ونبش القبرين الطاهرين، لا شيء إلا للتشفي والانتقام، وما أعظم هذه الأحقاد التي تريد التشفي من أموات مضى على موتها مئات السنين! هل يوجد مثيل لهذا الحقد في عالم الإنسان على امتداد التاريخ؟ ولا شك بأن من يتمنى أن يفعل مثل هذا بالأموات، فإن أمنيته أيضاً وحنته على الأحياء (ممن يتربص عن الشيختين) ورغبتها في الانتقام منهم والتشفي بقتلهم أشد، كما قال بعض السلف: «لا يغل قلب أحد على أحد من أصحاب رسول الله ﷺ، إلا كان قلبه على المسلمين أغل»<sup>(١)</sup>.

وحسبيك أن تعلم أنهم يرون أن من يزعم لأبي بكر وعمر الإسلام فهو عندهم في عداد الكافرين<sup>(٢)</sup>، فهذه أماناتهم عبرت عنها نصوصهم أبلغ تعبير وهم يتطلعون لتحقيق هذه الأمانة، فقد بدت الغضاء من أفواههم، وما تخفي صدورهم أكبر، وما نقلته الأخبار عن محاولاتهم لنبش بعض قبور الصحابة في الواقع هو تطبيق لبعض هذه الخطط.

وما يصرح به آياتهم من تهديد باحتلال الحرمين - كما سيأتي - هو لتحقيق هذا الهدف وغيره، ثم تحاول بروتوكولاتهم أن تصور ردة الفعل الإسلامية لهذا العمل الإجرامي ضد خلفاء رسول الله ﷺ، لتوطن أتباعهم على قبولها وامتصاصها بحيث لا تؤثر على استمرار المذابح الدموية منهم، حيث تشير بعض بروتوكولاتهم إلى أثر النبش والتخرير عند المسلمين

(١) «الإبانة» لابن بطة (ص ٤١).

(٢) وقد جاء في «أصول الكافي» (ج ١ / ص ٣٧٣)، وانظر: «تفسير العياشي» (١ / ١٧٨)، «البرهان» للبحرياني (١ / ٢٩٣)، «بحار الأنوار» (٨ / ٢١٨).

فتقول... ثم يحدث حدثاً فإذا فعل ذلك قالت قريش: اخرجوا بنا إلى هذا الطاغية، فوالله، لو كان محمدياً ما فعل، ولو كان علوياً ما فعل، ولو كان فاطميماً ما فعل<sup>(١)</sup>.

قال شيخهم وفخرهم المجلسي: «لعل المراد بأحداث الحدث إحراق الشيختين الملعونين، فلذا يسمونه ~~عليكته~~ بالطاغية»<sup>(٢)</sup>.

انظر إلى تعليق شيخهم المجلسي وتفسيره للحدث الذي يحدُث مهديهم (أو نائبه) والذي يثير ثأرة المسلمين، تجده يقرر أن الحدث يعني إحراق قبر رسول الله وصاحبيه الذي يخصهما هذا الأفاك باللعنة، وهذا المجلسي هو قد وتهם وعمدتهم ومن يعتمد قوله - كما يقولون - سواد الشيعة اليوم<sup>(٣)</sup>، ولذا يصفونه برئيس الفقهاء والمحدثين وملاذ المحدثين في كل الأعصار ومعاذ المجتهددين في جميع الأمصار، وأعظم أعلام الفقهاء والمحدثين، وأفخم أفاخم علماء أهل الدين<sup>(٤)</sup>.

وهو يقرر هذا بكل صراحة وبلا تقية أو مصانعة؛ لأنَّه يعيش في ظل الدولة الصفوية التي حمتَه، ففاض لسانه بما ينطوي عليه قلبه وقلوب زمرته، فهو يتحدث عن حلمهم حول الحجرة النبوية الطاهرة، والحريق الذي يعدون أتباعهم بإشعاله فيها، ويحدثهم بذلك، وكأنَّه أمر سيقع لا محالة.

(١) «تفسير العياشي» (٢/٥٨)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٤٢).

(٢) «بحار الأنوار» (٥٢/٣٤٦).

(٣) انظر: «الفيفي القديسي» (ص ١٩، ٢٠) المطبوع مع «بحار الأنوار» (ص ١٠٥).

(٤) انظر المصدر السابق (ص ٢١، ٢٢، ٢٧). والمجلسي من مؤسسي الغلو في دينهم، حتى قال صاحب «التحفة الائني عشرية» بأنه لو سمي دين الشيعة دين المجلسي، لكان في محله، ولذا قالوا بأنه لم يوجد له في عصره ولا قبله قرین في ترويج دينهم ومذهبهم. انظر: «الفيفي القديسي» (ص ١٧).

ويبدو أن هذا الشعور أتاحته له فرصة وجوده في دولة شيعية هي الدولة الصفوية، وإن لم يحكمها آياتهم، لكن كان لهم فيها تمكّن ونفوذ.

وهذا هو شعور كل راضي من هذه الفتنة، فهو كما يرى القارئ يقرر لأتباعه هذه الوعود، وكأنه يزف لهم البشرى بتحقيق أغلى أماناتهم، فهل توجد بعد هذا طائفة أشد مناورة وعداوة لمقدسات المسلمين من هذه الطائفة؟

وباسم ولاية الفقيه يعلن اليوم البدء في تحقيق أعمال دولة المهدى بدعوى النيابة الكاملة عنه، وال المسلمين لا يعلمون شيئاً من مخاطر هذه الدعوى؛ لأنهم لا يعرفون هذه الأسرار، ولا يعلمون شيئاً عن هذه البروتوكولات السرية، ولا يدركون ماذا سيصنعه مهدي الرافضة الذي يرتقبون خروجه، وهو لن يخرج لأنه لم يوجد، لكن الخطر الأكبر أن يُبدأ بتنفيذ أعمال هذا المهووم وتحقيق مجازره الدموية، وكان مهدي الرافضة خرج اليوم بصورة عشرات من شيوخ الروافض، فقد أخرجوه بطريقة ماكرة خبيثة متلبسة بدعوى ولاية الفقيه. وهل هناك بعد هذا أصرح من هذه النصوص في كشف نوايا الرافضة، ومبلغ عدائها للمؤمنين، وعظيم حقدتها على أهل الإسلام، ومحاولتهم الانتقام كلما حانت لها فرصة باسم ولاية الفقيه أو بأي شعار آخر؟

فخامنئي وزمرته نفذوها بحكم هذا المذهب الجديد الذي ابتدعه خميني بين طائفته<sup>(١)</sup>.

(١) أشار في كتابه «الحكومة الإسلامية» إلى آخرين سبقوه في هذا المذهب، ولكن لم يُتّخ لهم رئاسة فيقومون بهذه الأعمال كحال خميني اليوم.

### ٣ - هدم المسجد الحرام

#### والمسجد النبوي

يقرر القوم عبر بروتوكولاتهم بأن متظارهم سيقوم بهدم المسجدين الشريفين ويستتر بدعوى أنه سيردهما إلى أساسهما.

يقول نصهم: «إن القائم يهدم المسجد الحرام حتى يرده إلى أساسه، ومسجد الرسول ﷺ إلى أساسه»<sup>(١)</sup>.

المسلمون يكثر عددهم - ولله الحمد - على مر الأيام، ومن الطبيعي أنهم يحتاجون إلى مزيد من التوسيع في أرض الحرميَّن لا إلى هدمها، فما غرض هذه الفئة بهذه العملية التي يحلمون بتحقيقها، ويررون أنها واقعة على أيديهم لا محالة. خيب الله ظنونهم، وجعل تدبيرهم تدميراً لهم.

هل يريدون بهدم الحرميَّن صرف الناس إلى كربلاء، والتي ما فتئ شيوخهم الغابرون والمعاصرون ينعقون بفضلها عندهم على بيت الله - كما سيأتي - فلا يطيب لهم عيش ولا يهنا لهم منام حتى يحولوا الناس إلى كعبتهم، وهم يعدون أتباعهم بتحقيق ذلك حين قيام دولتهم؟

أم إنهم يهدفون إلى تقليل حجم الحرميَّن بسبب أنهم لا يرون على الإسلام سوى طائفتهم - كما مر نقل إجماعهم على ذلك - ؟ فهم سيمعنون

---

(١) «الغيبة» للطوسى (ص ٢٨٢)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٢٨).

سائر المسلمين من دخول الحرمين بحكم أنهم كفار في اعتقادهم.  
فما يبقى بعد ذلك من أرض الحرمين كاف لطائفتهم؛ لأنهم لا يمثلون  
سوى قلة قليلة من المسلمين<sup>(١)</sup>.

أم إنه قد غاظهم تجمع المسلمين بكثافة كبيرة في البلاد المقدسة،  
والتوسعة المستمرة التي عملت لتسوّع تلك الأعداد وهم في كربلاء  
ومشاهدهم لا يلتفت إليهم أحد سوى أتباعهم الذين غرروا بهم، فهم يرددون  
هذه الكلمات للتعبير عن هذه الأحقاد والتنفيس عن قلوب سود أكلها الحسد  
ومزقتها الضغائن والأحقاد.

ولا يظن ظان أن هذا البروتوكول من معتقدات قدمائهم فحسب، بل إن  
آياتهم في هذا العصر يفخرون بتطبيقه.

يقول آيتهم محمد باقر الصدر: «إنه - أي مهديهم الذي يتولى شيوخهم  
النيابة عنه - سيقوم بتقليل حجم المسجد الحرام وإرجاعه إلى أنسجه...  
وبذلك لا تبقى ربع المسافة التي عليها المسجد في العصر الحاضر، وخاصة  
بعد التوسّعات الضخمة التي أدخلت عليه أخيراً»<sup>(٢)</sup>.

ثم يشير إلى أنه يحاول تقليل عدد الطائفين مراعاة لحجم البيت حيث  
يتم - كما يقول - : «منع الطواف المستحب... فتعطى القدرة لصاحب الفريضة  
وبذلك يقل عدد الطائفين بالبيت إلى حد كبير»<sup>(٣)</sup>.

(١) يقول بعض المستشرقين: إن نسبتهم ١٠٪ من مجموع المسلمين، وما أظنهما يبلغون ذلك، وقد ذكر بعض كتابهم أنهم سبعون مليون (٧٠ مليون)، ومنهم من قال: إن عددهم مائة مليون، وهو عادة يبالغون في عددهم كلون من الدعاية المذهبية.

(٢) «تاريخ ما بعد الظهور» (ص ٨٢٨).

(٣) «تاريخ ما بعد الظهور» (ص ٨٢٩).

فإذا كانت هذه أهدافهم فما بالهم يموجون ويثورون إذا تم تنظيم الحجيج... وهذا لا يعني أننا ندافع عن الطرف الآخر، لكن الهدف أن نبين أن مطالبتهم برفع نسبة عدد الحجاج من طائفتهم ليس غايتها الرغبة في الحج، ولكن لتحقيق أهداف أخرى.

وبعد... فهل من يسعى لهدم الحرمين وتقليلهما يهمه أمر الحج؟!

هل هناك بيان لضيغامة الكيد وبالغ الحقد عندهم ضد مقدسات المسلمين أبلغ من هذه الخطط التي سطرتها أقلامهم ودوّنت في كتبهم المقدسة، والتي يحلمون بتطبيقها حين تقوم لهم دولة برئاسة واحد ممن يدعون إمامته، أو من يتولى النيابة عنه حسب المذهب الجديد عندهم فينقضون على حرم الله الآمن هدماً وتخربياً؟!!

وواضع هذه النصوص يعلم علم اليقين أنه لا يوجد لهم إمام غائب، ولكنه يعبر عن أحلامه وأماله، ويرسم خططه، ويخطط لطموحاته وطالعاته حين تقوم لهم دولة برئاسة الإمام أو نائبه.

وقد قامت دولتهم، وبدأت محاولاتهم لبث الفتنة في الحرمين،  
﴿وَيَتَكَبُّرُونَ وَيَمْكِرُونَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِخَيْرِ الْمَتَكَبِّرِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

ثم لا يخفى أن هذه «البروتكولات» بغض النظر عن العنصر «الخرافي» فيها هي «إسقاطات واعترافات» تنمُّ عن دخائل نفوسهم وما تُكْنُه صدورهم من مناؤة للدين الإسلام، ويعي في الكيد له حتى يتمكنون أن تتاح لهم فرصة لهدم الحرمين، ونبش القبور الطاهرتين، وحينما يحسون بعجزهم عن تحقيق ذلك يُعزُّون أنفسهم بأن هذا لا بد أن يتحقق عندما تقوم دولتهم على يد

(١) سورة الأنفال: ٣٠

منتظرهم، فهي تكشف في الحقيقة ماذا سيفعلون لو واتتهم فرصة الحكم والسلط. ولذلك فإن المعاصرين منهم يتمنون فتح مكة والمدينة كما جاء على السنة آياتهم ليحققوا أحلامهم التي أفصحت عنها أخبارهم.

يقول آيتهم وشيخهم المعاصر حسين الخراساني: «إن طوائف الشيعة يترقبون من حين لآخر أن يوماً قريباً آتٍ يفتح الله لهم تلك الأراضي المقدسة...»<sup>(١)</sup>. فهو يحلم بفتحها وكأنها بيد كفار؛ ذلك لأن لهم أهدافهم المبيتة ضد الديار المقدسة.

وفي احتفال رسمي وجماهيري أقيم في «عبدان» في ١٧ - ٣ - ١٩٧٩م، تأييداً لثورة خميني، ألقى أحد شيوخهم (د. محمد مهدي صادقي) خطبة في هذه الاحتفال سجلت باللغتين العربية والفارسية، ووصفتها الإذاعة بأنها مهمة، ومما جاء في هذه الخطبة: «أصرح يا إخوانى المسلمين فى مشارق الأرض ومغاربها، أن مكة حرم الله الآمن يحتلها شرذمة أشد من اليهود»<sup>(٢)</sup> ... ثم ذكر بأنه حين ثبت ثورتهم على أقدامها سيتقلون إلى القدس ومكة المكرمة وإلى أفغانستان<sup>(٣)</sup>.

وهكذا يرى أن مكة، وهي تستقبل كل عام الحجيج من كل فج عميق، ويرتفع عليها علم التوحيد، ويؤمن فيها كل معتمر و حاج، يرى أن هذا كوضع القدس التي ياحتلها اليهود، ووضع أفغانستان التي ياحتلها الملاحدة

(١) «الإسلام على ضوء التشيع» (ص ١٣٢، ١٣٣).

(٢) تعد الرافضة جميع المسلمين أشد كفراً من اليهود والنصارى. وانظر - مثلاً - ما قاله شيخهم ابن المطهر الحلي الملقب عندهم بالعلامة في كتابه «الألفين» (ص ٣).

(٣) أذيعت هذه الخطبة من «صوت الثورة الإسلامية» من «عبدان» الساعة ١٢ ظهراً من يوم ١٧/٣/١٩٧٩م. انظر: «وجاء دور المجنوس» (ص ٣٤).

الشيوعيون... فأي هدف ينشده في السير إلى مكة؟ لعله يكون ما أفصحت عنه هذه البروتكولات! ولذا نشرت مجلة الشهيد الإيرانية - لسان حال علماء الشيعة في «قم» - في العدد ٤٦ الصادر بتاريخ: ١٦ شوال ١٤٠٠ هـ، صورة تمثل الكعبة المشرفة وإلى جانبها صورة المسجد الأقصى المبارك وبينهما (يد قابضة على بندقية) وتحتها تعليق نصه: «سنحرر القبلتين»<sup>(١)</sup>.

---

(١) انظر: «مجلة الشهيد»، العدد المذكور، وانظر: «جريدة المدينة السعودية» الصادرة في ٢٧ ذي القعدة ١٤٠٠ هـ وانظر ما كتبه الشيخ محمد عبد القادر آزاد رئيس مجلس علماء باكستان، عما شاهده في أثناء زيارته لإيران، حيث يقول بأنه رأى على جدران فندق هيلتون في طهران، والذي يقيمون فيه شعارات مكتوبًا عليها: «سنحرر الكعبة والقدس وفلسطين من أيدي الكفار...». انظر: «الفتنة الخمينية» للشيخ محمد آزاد (ص ٩).

## **الفصل الثالث**

### **الأنواع التي يخصونها بالقتل والاعتداء**

#### **١ - قتل أهل السنة**

يخرج قائمهم أو من يقوم ب مهمته «موتوراً غضبان أسفًا... يجرد السيف على عاتقه»<sup>(١)</sup>، فيحصد أهل السنة الذين تلقبهم وثائق الرافضة «بالمرجئة» حتى قالوا: «ويح هذه المرجئة»<sup>(٢)</sup> إلى من يلجهون غداً إذا قام قائمنا؟<sup>(٣)</sup> يذبحهم والذي نفسي بيده كما يذبح القصاب شاته<sup>(٤)</sup>.

وأحياناً تلقبهم بالمخالفين وتقول عنهم: «ما لمن خالفنَا فِي دُولَتِنَا نَصِيبٌ، إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَحْلَلَ لَنَا دَمَاءَهُمْ عَنْدَ قِيَامِ قَائِمَنَا!»<sup>(٥)</sup>.

وحيناً تسميهم بالناصib وتقول: «فإذا قام قائمنا عرضوا كل ناصib عليه، فإن أقر بالإسلام، وهي الولاية، وإلا ضربت عنقه، أو أقر بالجزية فأداتها كما

(١) «بحار الأنوار» (٥٢/٣٦١).

(٢) قال شيخهم الطرجي: «وساهم مرجئة؛ لأنهم زعموا أن الله تعالى أَنْجَرَ نصب الإمام ليكون نَصِيبَ باختيار الأمة بعد النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ». «مجمع البحرين» (١٧٧/١٧٨)، وانظر: «مرأة العقول» (٤/٣٧١).

(٣) «الغيبة» للنعماني (ص ١٩٠)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٥٧).

(٤) «الغيبة» للنعماني (ص ١٩٠، ١٩١)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٥٧).

(٥) «بحار الأنوار» (٥٢/٣٧٦).

يؤدي أهل الذمة»<sup>(١)</sup>.

ويُلاحظ التناقض بين هذا وبين ما سيأتي من عدم قبوله التوبَة منهم.

---

(١) «تفسير فرات» (ص ١٠٠)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٧٣).

## ٢ . قتل الشيعة غير الغلاة

ولا يكتفون بقتل أهل السنة، بل إن قائمهم (أو من ينوب عنه بمقتضى نيابة شيوخهم عن المهدي في فترة غيابه المزعومة) يتبع الشيعة الزيدية غير الغلاة فيقتلهم.

تقول نصوصهم: «إذا قام القائم سار إلى الكوفة فيخرج منها بضعة عشر ألف أنفس - كذا - يدعون البتيرية<sup>(١)</sup> عليهم السلاح فيقولون له: ارجع من حيث جئت، فلا حاجة لنا فيبني فاطمة، فيوضع فيهم السيف حتى يأتي على آخرهم»<sup>(٢)</sup>.

(١) البتيرية: هم أصحاب الحسين صالح بن حي، وهم فرقة من الزيدية، وهي أقرب فرق الزيدية لأهل السنة.

انظر عنهم: «مقالات الإسلاميين» (١٤٤/١)، «الملل والنحل» (١٦١/١)، «الخطط» (٣٥٢/٢).

(٢) «الإرشاد» (ص ٤١١، ٤١٢، ٤١٣)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٣٨).

### ٣ - قتل العرب

يقولون بأن متنظرهم (أو من يقوم مقامه من آياتهم) يسير في العرب بما في الجفر الأحمر (وهو قتلهم)<sup>(١)</sup>.

وكثر من نصوصهم تَعِدُّ العرب بملحمة على يد غائبيهم لا تُبقي على رجل أو إمرأة ولا صغير ولا كبير، بل تأخذهم جميعاً فلا تغادر منهم أحداً، حتى قالت بروتوكولاتهم: «ما بقي بيننا وبين العرب إلا الذبح»<sup>(٢)</sup>.

ويلاحظ أن هذا الاستئصال العام الشامل للجنس العربي لا يُفرق بين شيعي وسني، مع أن من العرب من يشاعر هذه الزمرة، ولكن أخبارهم تؤكِّد أنه لن يتُشَيَّع أحد من العرب حين قيام دولة متنظرهم، وللهذا تحذر من الاغترار بهم، وإن تشيعوا فتقول: «اتق العرب، فإن لهم خبر سوء، أما إنه لم يخرج مع القائم منهم واحد»<sup>(٣)</sup>.

ومع أن في الشيعة من العرب كثير إلا أنهم يقولون بأنهم سيمحصون فلا يبقى منهم إلا النزر اليسير<sup>(٤)</sup>.

وحرب الخميني للشعب العراقي (بلا تفريق بين شيعته وستته) هي بداية

(١) «بحار الأنوار» (٥٢/٣١٣-٣١٨).

(٢) «الغيبة» للنعماني (ص ١٥٥)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٤٩).

(٣) «الغيبة» للطوسي (ص ٢٨٤)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٣٣).

(٤) «الغيبة» للنعماني (ص ١٣٧)، «بحار الأنوار» (٥٢/١١٤).

في تطبيق هذا المبدأ وهو القتل العام للجنس العربي، ومحاولة إفنائه... وقد وضح الأمر لكل ذي عينين، إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب.

ولا يخفى أن تخصيص العرب بالقتل يدل على تغلغل الاتجاه الشعوبي لدى واضعي هذه الروايات... وهي تبين مدى العداوة للجنس العربي لدى مؤسسي الرفض، والرغبة في التشفى منهم بقتلهم وذلك - في حقيقة الأمر - لا يعود لجنسيتهم، بل للدين الذي يحملونه.

#### ٤ - تخصيص المسلمين بالقتل

وقد وردت في بروتوكولاتهم نصوص كثيرة تخصص المسلمين بالقتل، ولذا اعترف آيتهم الصدر بأن ظاهر روایاتهم أن كثرة القتل مختصة بالمسلمين<sup>(١)</sup>.

---

(١) «تاريخ ما بعد الظهور» (ص ٥٧٩).

## ٥ - الإثمان في القتل والاستئصال الشامل للبشرية

مهدي الروافض الذي تحلم بمجيئه وتتوقع خروجه، والذي يتولى شيخ الروافض، بحكم مذهبهم في ولایة الفقيه القيام بالنيابة عنه، وأداء أعماله وتحقيق أهدافه.

هذا الموعد (أو نائبه العام) سيقوم بعملية قتل شامل، وإفشاء كامل للناس لا يسلم منه إلا القليل، وهو المراقبون.

تقول بروتوكولاتهم:

١ - «لا يكون هذا الأمر حتى يذهب تسعة وأعشار الناس»<sup>(١)</sup>.

قال آيتهم: محمد صادق الصدر: «أقول: والمراد من هذا الأمر: ظهور المهدي عليه السلام»<sup>(٢)</sup>.

٢ - وقال جعفرهم: «لا يكون هذا الأمر حتى يذهب ثلثا الناس». فقيل له: فإذا ذهب ثلثا الناس بما يبقى؟ فقال عليه السلام: «أما ترثرون أن تكونوا في الثالث الباقى؟»<sup>(٣)</sup>.

يقول آيتهم الصدر: «وهذا القتل الشامل للبشرية كلها.. يتعين حصوله

(١) «الغيبة» للنعماني (ص ١٤٦).

(٢) «تاريخ ما بعد الظهور» (ص ٤٨٢).

(٣) «بحار الأنوار» (ج ١٣ / ص ١٥٦)، ط/ الحجر.

بحرب عالمية شاملة قوية التأثير»<sup>(١)</sup>.

وتختلف نصوصهم في تحديد النسبة الباقيه. يقول شيخهم المعاصر الصدر في توجيهه ذلك: «واختلاف هذه النسب المذكورة في الأخبار لقلة الناس دال على كونها على وجه التقريب لا التحديد، على أنه يمكن الأخذ بأكبر نسبة وهو تسعة أعشار؛ لأن الإخبار بذهب الأقل لا ينافي الإخبار عن ذهب الأكثـر»<sup>(٢)</sup>.

وهناك تعاليم يومية مستمرة للأتباع، تتحthem وتدعوهم لطلب الثأر والانتقام، وذلك عبر أدعية الزيارات ومناسك المشاهد، وهذا القتل الشامل لا ينجو منه إلا الرافضة، ومهما أعلن غيرهم التوبة والرجوع فلا يُقبل منهم توبة ولا رجوع.

يقول الصدر: «إن الإمام المهدي عليه السلام سوف يضع السيف في كل المنحرفين الفاشلين في التمحيق ضمن التخطيط السابق على الظهور فيستأصلهم جميعاً، وإن بلغوا الآلاف، ولا يُقبل إعلانهم التوبة والإخلاص»<sup>(٣)</sup>.

وهذه السيرة ليست من الإسلام في شيء، وهم يعترفون أنها شرعة جديدة مخالفة لنهج رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وأمير المؤمنين علي الذي يزعمون التشيع له. تقول نصوصهم: «إن القائم أمر أن يسير بالقتل ولا يستتب أحداً»<sup>(٤)</sup>، بل إنه يقتل من لاذب له !!

(١) «تاريخ الظهور» (ص ٤٨٣).

(٢) «تاريخ الظهور» (ص ٤٨٣).

(٣) «تاريخ ما بعد الظهور» (ص ٥٥٨).

(٤) «الغيبة» للنعماني (ص ١٥٣)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٥٣).

تقول رواياتهم: «إذا خرج القائم قتل ذراري قتلة الحسين بفعل آبائها»<sup>(١)</sup>. وتصور بعض رواياتهم مبلغ ما يصل إليه من سفك دماء الناس (من غير طائفته) حتى تقول: «لو يعلم الناس ما يصنع القائم إذا خرج لأحب أكثرهم ألا يروه مما يقتل من الناس.. حتى يقول كثير من الناس: ليس هذا من آل محمد، لو كان من آل محمد لرحم»<sup>(٢)</sup>.

وهذا قول يدين القائم بالخروج عن سنن الرحمة والعدل التي عرف بها أهل البيت، بل إنه خرج عن سنة المصطفى ﷺ، وهذا ما يصرحون به، فقد سُئل الباقر - على حد زعمهم - : «أيسير القائم بسيرة محمد؟ فقال: هيئات! إن رسول الله ﷺ سار في أمته باللين، وكان يتآلف الناس، والقائم أمر أن يسير بالقتل وألا يستتب أحداً، فويل لمن ناوأه»<sup>(٣)</sup>.

فالرافضة تزعم أنه أمر بسيرة تحالف سيرة رسول الله ﷺ، وقد أجمع المسلمون أن كل ما خالف سيرته ﷺ فهو ليس من الإسلام، فهل بعث برسالة غير رسالة الإسلام؟!

وكيف يؤمر بخلاف سيرة رسول الله ﷺ! هل هونبي أوحي إليه من جديد؟! ولانبي بعد خاتم الأنبياء، ولا وحي بعد وفاته، وكل من ادعى خلاف ذلك فهو مفتر دجال، لمعارضته للنصوص القطعية، وإجماع الأمة على ختم الوحي والنبوة بوفاة سيد المرسلين ﷺ.

ولكن هذه الروايات تصوّر ما في قلوب واضعيها من حقد على الناس،

(١) «علل الشرائع» (ص ٢٩٩)، «عيون أخبار الرضا» (١/٢٧٣)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣١٣).

(٢) «الغيبة» للنعماني (ص ١٥٤)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٥٤).

(٣) «الغيبة» للنعماني (ص ١٥٣)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٥٣).

ولا سيما أمة الإسلام التي تختلفهم في نهجهم، وأنهم يتمنون يوماً قريباً آتياً يحققن فيه هذه «الأحلام» التي تكشف حقيقتها هذه الروايات، ويترجمها واقع الشيعة في العهد الصفوي، وفي دولة الآيات القائمة، وفي منظماتهم في «البنان».

ومعلوم أن أمير المؤمنين عليه عليه السلام الذي يزعمون التشيع له لم يُكفر مخالفيه، ولم يقاتل إلا من بغي عليه، فقائمهم الذي يفعل هذه الأفاعيل ومن تبعه في نهجه ليس من شيعة علي، وقد اعترفوا في روایاتهم أن قائمهم لا يأخذ بسيرة علي، فقد سئل الصادق - كما يزعمون - : «أيسير القائم بخلاف سيرة علي؟ فقال: نعم، وذاك أن علياً سار بالمن والكف لعلمه أن شيعته سيظهر عليه من بعده، أما القائم فيسير بالسيف والسيبي؛ لأنَّه يعلم أن شيعته لن يظهر عليهم من بعده أبداً»<sup>(١)</sup>.

وقال صادقهم يخاطب بعض الشيعة: «كيف أنت إذا رأيت أصحاب القائم قد ضربوا فساطيطهم في مسجد الكوفة، ثم أخرجَ المثال: «الجديد، على العرب شديد».

قال (الراوي) قلت: جعلتُ فداك ما هو؟ قال: الذبح. قال: قلت بأي شيء يسير فيهم، بما سار علي بن أبي طلاق في أهل السواد؟ قال: لا، إن علياً سار بما في الجفر الأبيض، وهو الكف، وهو يعلم أنه سيظهر على شيعته من بعده، وأن القائم يسير بما في الجفر الأحمر، وهو الذبح، وهو يعلم أنه لا يظهر على شيعته<sup>(٢)</sup>.

(١) «الغيبة» للنعماني (ص ١٥٣)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٥٣).

(٢) «بحار الأنوار» (٥٢/٣١٨)، وهذه الرواية في «بصائر الدرجات» كما أشار إلى ذلك المجلسي.

## ٦ - قتل الأسرى والجرحى

ومهديهم أو نائبه خميني ومن بعده من شيوخهم إذا تمكنا من السلطة لا يرحمون أحداً ولو كان أسيراً، أو جريحاً، أو مولياً فاراً، وإن كان من المسلمين؛ لأنه لا إسلام عندهم إلا مذهب الروافض.

يقول النص: «القائم له أن يقتل المُولَّي ويُجهز على الجريح»<sup>(١)</sup>.

ولعل ما نسمعه من قتل الإيرانيين للأسرى في الحرب الدائرة مع العراق تطبيق لهذا المبدأ وعمل به.

(١) «الغيبة» للنعماني (ص ١٢١).

## ٧ . القتل صفة دائمة ملزمة له

تقول نصوصهم: إن قائمهم «ليس شأنه إلا القتل، فلا يستبقي أحداً»<sup>(١)</sup>، «ولا يستبقي أحداً»<sup>(٢)</sup>.

والمتابع لخامنئي منذ ظهوره يرى أنه قد حاول أن يلتزم بهذه الصفة لتحقيق صفة عموم ولالية الفقيه التي تبناها، ولن يتوقف عن عملية القتل المستمرة حتى يروي حقده إن كان لهذا سبيل، أو يأتي يوم يخشى فيه إزهاق روحه أو إسقاط دولته، وإلا فإن القتل وإزهاق الأرواح عند هذه الفئات أحلى من العسل، وإيقاف ذلك أشد عليهم من تجرب السم الزعاف<sup>(٣)</sup>.

---

(١) «بحار الأنوار» (٥٢/٢٣١).

(٢) «بحار الأنوار» (٥٢/٣٤٩).

(٣) هذا ما كتبناه عند صدور الطبعة الأولى للكتاب، وقد توقفت الحرب مع العراق فيما بعد، وصرح الخميني حينذاك: «أن إيقاف الحرب أشد عليه من شرب كأس سم ...!!!».

## الفصل الرابع

### أساليب الاعتداء

من أساليبهم التي يمارسونها في الاعتداء كلما لاحت الفرصة:

#### ١ - مبدأ الغيلة:

تقرر بروتوكولاتهم: تصفية المسلمين من لا يأخذ بمذهبهم بواسطة الغيلة، ولا تشترط في ذلك إلا شرطاً واحداً وهو أن يؤمن الرافضي على نفسه. واستمع إلى ما تقوله نصوصهم المقدسة عندهم:

١ - «عن داود بن فرقد قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْهِ الْكَفَرُ: ما تقول في قتل الناصبي؟ فقال: حلال الدم، ولكنني أتقى عليك، فإن قدرت أن تقلب عليه حائطاً، أو تغرقه في ماء لكيلاً يشهد به عليك فافعل»<sup>(١)</sup>. أي: استخدم أيّ وسيلة تمكّنك من قتله بلا خوف على نفسك من المطالبات بدمك، والتواصب عندهم هم أهل السنة بل وحتى الشيعة المعتدلون كالزيدية، كما مر.

٢ - وينصح إمامهم بعض أتباعه بقتل الغيلة؛ أي: القتل الخفي، فهو فيقول: «أشقيق إن قتاله ظاهراً أن تُسأل لِمَ قتاله؟ ولا تجد السبيل إلى تثبيت

(١) «علل الشرائع» لابن بابويه (ص ٢٠٠)، «وسائل الشيعة» (٤٦٣/١٨)، «بحار الأنوار» (٢٢١/٢٧).

حجَّة، ولا يمكنك إدلاًء الحجَّة فتدفع ذلك عن نفسك، فيسفوك دم مؤمن من أوليائنا بدم كافر، عليكم بالاغتيال»<sup>(١)</sup>.

فهذا الإمام لا يشفق على قتل المسلمين، ولكن يشفق على ذلك الرافضي أن تقتله الدولة الإسلامية قصاصاً حين يقتل أحد المسلمين، ولذا يوصيه بمبدأ الغيلة طريقة وأسلوبًا في التعامل مع المخالفين وهو جميع المسلمين.

٣ - وفي «رجال الكشي» يرفع أحد الروافض بياناً سرياً للمسؤول عن منظمته السرية يتضمن ذكر المجموعة المسلمة التي تمكَّن بطرق خفية من القضاء عليها، ويشرح بعض هذه الوسائل فيقول:

«منهم من كنت أصعد سطحه بسلم حتى أقتله، ومنهم من دعوته بالليل على بابه فإذا خرج على قتله»<sup>(٢)</sup>. وذكر أنه قتل بهذه الطرق وأمثالها ثلاثة عشر مسلماً لا ذنب لهم إلا أنهم لم يأخذوا بمذهبة.

وقد عَبَرَ عن ذلك بقوله: إنهم يتبرءون من علي<sup>(٣)</sup> والترضي عن الشيفيين عندهم يعني البراءة من علي حتى قالوا: «لا ولاء إلا ببراء»؛ أي: لا ولاية لعلي إلا بالبراءة من الشيفيين، بل إن الاعتقاد بإسلام الشيفيين (فضلاً عن تقديمهم على الصحابة أجمعين) عندهم ذنب لا يُغفر، وموجب لا ستحلال الدماء المعصومة في الدنيا، كما أنه موجب للخلود في النار في الآخرة حتى جاء في أوثق مصادرهم عندهم: «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيمة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: من ادعى إماماً من الله ليست له»<sup>(٤)</sup>، ومن جحد إماماً من

(١) «رجال الكشي» (ص ٥٢٩).

(٢) «رجال الكشي» (ص ٣٤٢، ٣٤٣).

(٣) الموضع نفسه من المصدر السابق.

(٤) هذا تكثير لجميع خلفاء المسلمين إلى أن تفوت الساعة.

الله<sup>(١)</sup>، ومن زعم أن لهما في الإسلام نصيباً<sup>(٢)</sup>.

وقوله: «لهمَا»؛ يعني: لأبي بكر وعمر رضي الله عنهمَا، كما قال ذلك المجلسي في مرآة العقول».

٤ - وتوزع بروتوكولاتهم صكوك الغفران وضمان الجنان على من يقوم بقتل بعض المسلمين غيلة، فهذا هو إمامهم «أمر بقتل فارس بن حاتم القزويني، وضمن لمن قتلته الجنة»<sup>(٣)</sup>. وقال في مجلسه الخاص: «دمه هدر لكل من قتله، فمن هذا الذي يريحي منه ويقتله وأنا ضامن له على الله الجنة؟»<sup>(٤)</sup>. فانتدب لهذا العمل الإجرامي أحد محترفي القتل، ويُدعى: جنيد، الذي وصف لنا كيف تمت عملية الاغتيال فقال: «جئت إلى فارس (اسم الرجل المقتول)، وقد خرج من المسجد بين الصلاتين: المغرب والعشاء، فضربته على رأسه فصرعته، وثبتت عليه فسقط ميتاً، ووّقعت الضجة فرميت الساطور بين يدي، واجتمع الناس وأخذت إذ لم يوجد هناك أحد غيري، فلم يروا معي سلاحاً ولا سكيناً، وطلبووا الزفاف والدور فلم يجدوا شيئاً، ولم يُرَ أثر الساطور بعد ذلك»<sup>(٥)</sup>.

فأنت ترى أن الاغتيال كان ضحيته أحد المسلمين الذي كان قد خرج لتوه من المسجد ساجداً لله وراكعاً.. والقاتل لم يصل، وترصد لضحيته فأجهز

(١) هذا تكfir لكل المسلمين عدا طائفتهم الذين يقولون بإمامية الاثنى عشر، ولا يرون بيعة شرعية لأبي خليفة، ولو كان في مثل إيمان أبي بكر وعدل عمر وجهاد علي.

(٢) «أصول الكافي» (١/٣٧٣، ٣٧٤)، «الغيبة» للنعماني (ص ٧٠)، «تفسير العياشي» (١٧٨/١)، «بحار الأنوار» (٢٥/١١١).

(٣) « رجال الكشي » (ص ٥٢٤).

(٤) الموضع نفسه من المصدر السابق.

(٥) « رجال الكشي » (ص ٥٢٤).

عليه، وهو يتضرر بهذا القتل ضمان الإمام له الجنة، أولاً يعلم أنه من قتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنم؟ قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَهَنَّمُ جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَذَابٌ أَلِيمٌ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا﴾.

وهذا الأمر بالاغتيالات مبدأ سري يطبقونه ضد مخالفتهم، فالنصوص المذكورة هي أوامر بالاغتيالات في القرن الثالث مع وجود دولة الخلافة الإسلامية الكبرى التي تُنفذ حدود الله.

إن مبدأ الاغتيال، وإصدار صكوك الجنة للقتلة من مبادئ الإمامة التي هي أصل المذهب عندهم، وما الاغتيالات وخطف الطائرات، وإطلاق الصواريخ على المدنيين، وزرع الألغام وأخذ المتفجرات لحرم الله الآمن إلا تطبيق لمبادئ هذه البروتوكولات، وحرصهم على اغتيال الشخصيات الكبيرة كالزعماء والعلماء وكبار أهل الإسلام أشد وأعظم.

## ٢ - الدخول في الدوائر الأمنية للدول الإسلامية لتحقيق أهدافهم

وفي سبيل الوصول لأغراضهم قد يدخلون في الجهات الأمنية في الدول الإسلامية؛ ليتمكنوا بواسطه ذلك من التسلط على عباد الله الصالحين، وإلهاق الضرر والأذى بمخالفتهم. ولذا فإن شيخهم وأبيتهم نعمة الله الجزائري يذكر أن أحد أفرادهم وصل إلى منصب وزارة في عهد هارون الرشيد، ويدعى: علي بن يقطين<sup>(١)</sup>، وقد أثنى خميني في كتابه «الحكومة الإسلامية» على هذا الرجل لدخوله الشكلي - كما يعبر - في الدولة الإسلامية لنصرة الإسلام والمسلمين (يعني: الرافضة ومذهبهم)<sup>(٢)</sup>.

فيحكي الجزائري أن ابن يقطين تمكّن بحيلة لم تكتشف من قتل خمسمئة مسلم في يوم واحد، فيقول:

«إن علي بن يقطين وهو وزير الرشيد قد اجتمع في حبسه جماعة من المخالفين، فأمر غلامه وهدموا أسقف المحبس على المحبسين، فماتوا

(١) وقد وصفه الجزائري بأنه من خواص الشيعة. «الأنوار النعمانية» (٣٠٨/٢). وقد ذكر الطبرى في «تاريخه» في حادث (١٦٩ هـ) بأنه قُتل على الزندقة. انظر: «تاريخ الطبرى» (١٩٠/٨).

(٢) انظر: «الحكومة الإسلامية» (ص ١٤٢).

كلهم، وكانوا خمسة رجال تقريباً<sup>(١)</sup>. وهو بهذه العملية قد حقق هدفين:

- ١ - يسيء إلى الدولة الإسلامية وسمعتها؛ حيث يتوهם من يسمع بالخبر أن الدولة قد أودعت هؤلاء المساجين في سجن غير مأمون مهدد بالسقوط!!
- ٢ - والأمر الثاني: التشفي بقتل خصومه ومخالفيه في المعتقد بهذه الطريقة الماكرة الخفية.

ويشير شيخهم نعمة الله الجزائري إلى أن ابن يقطين هذا قد خالف قانوناً من قوانين هذه الطائفة، وهو أن القيام بمثل هذه العمليات يلزم استئذان القيادة السرية العليا للطائفة، ولا يزال هذه القانون سارياً إلى اليوم<sup>(٢)</sup>.

يقول: «فأراد الخلاص من تبعات دمائهم، فأرسل إلى الإمام مولانا الكاظم<sup>(٣)</sup> ﷺ فكتب إليه جواب كتابه بأنك لو كنت تقدمت إليَّ قبل

(١) الأنوار النعمانية (٢/٣٠٨).

(٢) ولذلك - مثلاً - قال شيخهم أحمد مغنية عما قام به القمي من إنشاء دار للتقرير في مصر: «ليس له ولا لغيره أن يقوم بمثل هذا العمل بدون إذن المراجع»؛ يعني: شيوخهم. أحمد مغنية «الخميني أقواله وأفعاله» (ص ٢٧).

(٣) يعنون موسى بن جعفر بن محمد، وقد نسبوا إليه أنه يدعى أحقيته بالخلافة، وقد نفى ذلك نفياً قاطعاً، ويبدو أن الذي تولى كبر إشاعة هذه الفرية عليه هو هشام بن الحكم الرافضي ومن لف لفه، وقد اتهمت نصوص الشيعة نفسها هشاماً بهذا الأمر، وأنه كان وراء سجن موسى، فقالت: «هشام بن الحكم ضال مضل، شارك في دم أبي الحسن». «رجال الكشي» (ص ٢٦٨). وقد طلب منه أبو الحسن - كما تقول أخبارهم - أن يكف عن الكلام، ولكنه أمسك عن الكلام شهراً ثم عاد، فقال له أبو الحسن: أيسرك أن تشرك في دم امرئ مسلم؟ قال: لا. قال: وكيف تشرك في دمي؟ فإن سكتَ والا فهو الذبح، فما سكت حتى كان من أمره ما كان صلٰى الله عليه. «رجال الكشي» (ص ٢٧٠، ٢٧١، ٢٧٩).

وقد أشار شيخ الإسلام ابن تيمية إلى أن موسى الكاظم رحمه الله متهم بالتطلع للملك؛ ولذلك سجنـه المهدـي ثم الرشـيد. «منهجـ السنـة» (٢/١٥٥).

والذي يظهر أن الذي وراء ترويج هذه الإشاعة هو - كما قلنا - هشام؛ ولذلك قال موسى الكاظم رحمـه الله للمهدـي العـبـاسـي لـمـا أـخـذـ عـلـيـهـ العـهـدـ أـلـأـ يـخـرـجـ عـلـيـهـ ولاـ عـلـىـهـ أـحـدـ مـنـ أـوـلـادـهـ. فقالـ: واللهـ، مـاـ هـذـاـ مـنـ شـأـنـيـ، وـلـاـ حـدـثـتـ فـيـ نـفـسـيـ. «الـبـداـيـةـ وـالـنـهـاـيـةـ» (١٠/١٨٣).

قتلهم لما كان عليك شيء من دمائهم، وحيث إنك لم تقدم إلى فكفر عن كل رجل قتلت منهم بتيس<sup>(١)</sup>، والتيس خير منه»<sup>(٢)</sup>.

فإمامه هنا يُقرّه على قتل خمسمائة مسلم لمجرد أنهم ليسوا بروافض، ولكن يأمره بالتكفير بتيس لا لأنّه قتل جماعة من المسلمين ولكن لأنّه قد تصرف بدون أخذ أمر من رؤوس المذهب وهو ما يمكنون عنه بالإمام. فخالف قانون الطائفية فكُلّف بذبح هذه الذبائح ليحظى بأكلها الأتباع لتنبيق خطواتهم التخريبية في المستقبل من جهة مركزية تنظيمية واحدة.<sup>(٣)</sup>

وعلى ذلك إذا استأذن الرافضي إمامه أو نائبه وهو الفقيه والمرجع فليفعل ما يريد، وإن لم يستأذن فالأمر لا يعدو ذبح تيس!!

وقد علق شيخهم الجزائري على دية التيس التي يوجبونها على من قتل سنياً بدون إذن المرجع بقوله: «فانظر إلى هذه الديمة الجزيلة التي لا تعادل دية أخيهم الأصغر وهو كلب الصيد، إن ديته عشرون درهماً، ولا دية أخيهم الأكبر وهو اليهودي أو المجنوسي فإنه ثمانمائة درهم - كذا - وحالهم في الآخرة أحسن وأنجس»<sup>(٤)</sup>.

(١) ذكر الماعز.

(٢) «الأنوار النعمانية» (٢/٣٠٨).

(٣) ونبّرٌ موسى الكاظم من ذلك، إنما هي عصابات الرفض تسبّ هذه الأوامر والنصوص للعلماء أو الصالحين من أهل البيت؛ لتحظى بالقبول والطاعة لدى أتباعهم، فإذا ذهب أحد هؤلاء الأتباع ليستوتق من صحة صدور هذه النصوص من هذا الإمام أو ذلك، فأجباه الإمام بالإنكار والتبرّء، قالت عصابات الرفض للأتباع: إن هذا الإنكار منه تقية، والتقية تسبعة عشر الدين. وحتى الأمور المشروعة كالحجّ والزواج كانت تلك العصابات السرية تأخذ حين فعلها إنّما من الإمام، كما ترى ذلك في التوقيعات السرية الصادرة من المنتظر الموهوم.

(٤) «الأنوار النعمانية» (٢/٣٠٨).

وهذا قول من الشناعة بمكان ولا يحتاج إلى تعليق فهو ينطق بنفسه على حقدِهم على أهل السنة، وأنهم أكفر عندهم من المجرم واليهود. فانظر كيف يعيشون في وسط المسلمين، ويتسامون باسم الإسلام، وهم يتحينون أدنى فرصة للقتل وهذه اعترافاتهم تشهد بأثارهم السوداء.

ولعل من يتبعون أخبار خطف الطائرات ينجلي عجبهم وهو يرون الخاطفين من الروافض يخلون سبيل اليهود والنصارى، ويبيرون أهل السنة وال المسلمين، ويقتلون بعضهم أو كلهم، كما يذبحون الخراف. وهم يتظاهرون بالإسلام، ويزعمون التمسك به والدعوة إليه. ذلك أن القتل عندهم للMuslimين من أعظم القرب والصالحات، وهذا هو دين الروافض، لا الإسلام الذي بعث الله به رسلاه. والذي فيه من قتل نفسها - بغير حق - فكأنما قتل الناس جميعا.

وقد شهد الإمام الشوكاني - رحمه الله - بذلك وهو من عرف الروافض وعاش بينهم فقال: «ولاأمانة لرافضي قط على من يخالفه في مذهبة ويدين بغير الرفض، بل ويستحل ماله ودمه عند أدنى فرصة تلوح له، لأنه عنده مباح الدم والمال، وكل ما يظهره من المودة فهو تقية يذهب أثره بمجرد إمكان الفرصة»<sup>(١)</sup>.

ولذلك فهم لا يتورعون عن اقتراف أي جريمة في المجتمع الإسلامي؛ إذ أمنوا العاقبة؛ لأن غيرهم لا حرمة له ولا أمان، وهذا ما يعرفه من عاش بينهم.

قال الشوكاني رحمه الله: «وقد جربنا وجرب من قبلنا فلم يجدوا رجلاً رافضياً يتنتزه عن محرمات الدين كائناً ما كان، ولا تغتر بالظواهر، فإن الرجل

(١) «طلب العلم» (ص ٧٠، ٧١).

قد يترك المعصية في الملا، ويكون أفع الناس عنها في الظاهر، وهو إذا أمكتته فرصة انتهازها من لا يخاف ناراً، ولا يرجو جنة»<sup>(١)</sup>.

ثم استشهد على ذلك ببعض مشاهداته الشخصية فقال: «وقد رأيت منهم من كان مؤذنا ملازماً للجماعات فانكشف سارقاً<sup>(٢)</sup>. وأخر كان يوم الناس في بعض مساجد صناع، وله سمت حسن وهدي عجيب وملازمة للطاعة، و كنت أكثر التعجب منه، كيف يكون مثله راضياً!!

ثم سمعت بعد ذلك عنه بأمر تشعر لها الجلود وترجف منها القلوب، ثم ذكر راضياً ثالثاً، وقال: كنت أعرف عنه في مبادئ أمره صلابة وعفة، فقلت: إذا كان ولا بد من راضي عفيف فهذا، ثم سمعت منه بفواقر، نسأل الله الستر والسلامة»<sup>(٣)</sup>.

ومهما بذل المسلم لهم من المال أو أسدى من المعروف، أو قدم من البر والصلة فإنه لا يستطيع أن يزيل ذلك الحقد الأسود المرير، أو يمتص تلك الضغينة أو يذيب جباراً من الكراهة والبغضاء غرستها تربية الأيام والليالي في الصغر، وكانتها آلاف من الصفحات السود في مدونات جعلوا لها صفة القدسية، وصاحتها مناسك الزيارات وأدعيتها، وليليالي الحسينيات، وتمثيليات العزاء في المحرم (عاشوراء)، مما لا يخطر على بال من لم يخض في ارث الروافض وواقعهم.

ولذلك قال من جرب الحياة معهم: «وقد جربنا هذا تجربياً كثيراً فلم نجد

(١) «طلب العلم» (ص ٧٠، ٧١).

(٢) لأن أخذ مال المسلمين بطريق السرقة حلال في شرعهم - كما مر - كاليهود الذين قالوا: «ليست علينا في الأربیثَنَ سَکِیلٌ» [آل عمران: ٧٥].

(٣) «طلب العلم» (ص ٧٣).

رافضيًّا يخلص المودة لغير رافضي وإن آثره بجميع ما يملكه، وكان له منزلة الخول، وتودد إليه بكل ممكן، ولم نجد في مذهب من المذاهب المتبدعة ولا غيرها ما نجده عند هؤلاء لمن خالفهم<sup>(١)</sup>.

ويبدو أن هذا اللون من العداء لغيرهم قد أثر على علاقاتهم مع بعضهم أو أصبح طبيعة لهم، وقد شهدت نصوص عندهم بهذا، وأشارت إلى البون الكبير بين ما عليه أهل السنة من صدق وأمانة ووفاء، وما عليه الروافض من سلوك إجرامي وخلق رديء، حتى قال أحدهم - ويُدعى عبد الله بن كيسان - لإمامه: «إني نشأت في أرض فارس، وإنني أخالط الناس في التجارات وغير ذلك، فأخالط الرجل فأرى له حسن السمت، وحسن الخلق، وكثرة الأمانة، ثم أفتشه فأتبينه عن عدوتكم (يعني: أنه من أهل السنة)، وأخالط الرجل فأرى منه سوء الخلق، وقلة أمانة وزعارة<sup>(٢)</sup>، ثم أفتشه فأتبينه عن ولايتكم»؛ يعني: من الروافض<sup>(٣)</sup>.

فإذا كانت هذه علاقاتهم مع بعضهم، وعدوانهم علىبني جنسهم، فهم على مخالفتهم أشد وأنكى، ولهذا ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أنهم يقولون: أنتم (يعنون: أهل السنة) تتصفوننا أكثر مما ينصف بعضنا بعضًا<sup>(٤)</sup>.

وهم حين يعيشون في دول سنية أو دول لا تدين بمعتقدهم يتوجه جهدهم إلى العمل والخطب للتمكين لمذهبهم وبني جنسهم، وإلحادي الضرر بغيرهم.

(١) «طلب العلم» (ص ٧٣).

(٢) الزعارة: سوء الخلق. وفي بعض النسخ: الدعارة، وهو: الفساد والفسق والخبث. عن «هامش الكافي» (٤/٢).

(٣) «أصول الكافي» (٤/٢)، و«تفسير نور الثقلين» (٤/٤٧).

(٤) «منهج السنة».

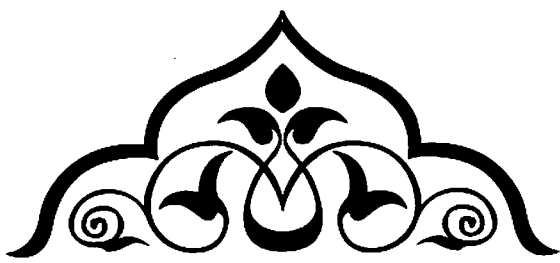
ومن يقرأ ما فعله ابن يقطين بالمساجين المساكين، ويرى محاولات الروافض الدائبة في التسلل إلى أجهزة الأمن من مخابرات وشرطة ومباحث، وكذلك التغلغل في جيوش الدول الإسلامية، يعرف أن هدفهم من ذلك ليس خدمة الدولة ولا الدفاع عنها ضد أعدائها، ولكن استغلال هذه الأجهزة في العدوان على المسلمين ونصرة الرافضة ومذهبهم كلما لاحت الفرصة، ولذا يعبر خمسي عن دخولهم في العمل في الحكومات الإسلامية بالدخول الشكلي، وقد يضعون من التقارير ويزينون للحكومات بعض التوجيهات، التي يخدمون بها أهدافهم.

قصة ابن العلقمي الراضاي الذي استوزره المستعصم أربع عشرة سنة مشهورة معروفة، فقد كان هذا الراضاي من أهم أسباب سقوط دولة الخلافة في بغداد، واستيلاء التتار عليها كما هو معلوم من كتب التاريخ<sup>(١)</sup>، وقد أثني الروافض على صنيعه هذا وَعَدُوهُ من أعظم مناقبه<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر في قصة تآمره: «فوات الوفيات» لابن شاكر الكتبى (٣١٣/٢)، «العبر» للذهبي (٤٢٥/٥)، «طبقات الشافعية» للسبكي (٢٦٢/٨)، «البداية والنهاية» (١٣/٢٠٢، ٢٠٣).

(٢) انظر «روضات الجنات» (٦/٣٠٠، ٣٠١).

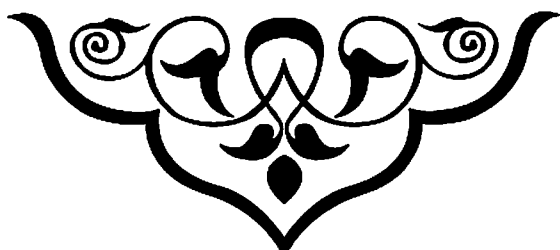




نصوص البروتوكولات

القسم الثاني

بروتوكولات للتغيير الفكري





## الفصل الأول

### محاولة تغيير الكتاب والشريعة

#### ١ - محاولة تغيير القرآن:

يقول النص: «كأني بالعجم فساطط لهم في مسجد الكوفة يعلمون الناس القرآن كما أنزل؟ قلت (الراوي): أليس كما أنزل؟ فقال: لا.. مُحِيَّ منه سبعون من قريش بأسمائهم وأسماء آباء آبائهم، وما ترك أبو لهب إلا إزراء على رسول الله ﷺ وآله لأنه عمه»<sup>(١)</sup>.

هذه أمنية يتمون تحقيقها على يد المتضرر يزعمون أنه يُقيم له دولة في آخر الزمان، ولكن شيوخهم يزعمون أنهم سينبئون عنه في إقامة الدولة وتحقيق أمني الرافضة، ولا سيما أنهم يدعون بأن لهم صلة مباشرة بالمتضرر، حتى ألف واحد من أكابر شيوخهم في هذا العصر كتاباً في هذه «الأكذوبة» بعنوان: «جنة المأوى فيمن فاز بلقاء الحجة في الغيبة الكبرى».

وقال شيخهم المعاصر محمد تقى المدرسي<sup>(٢)</sup>: «لا نستبعد - بل هو كائن فعلًا - وجود علاقات سرية بين الإمام وبين مراجع الشيعة (وهذا لا حقيقة له

(١) «الغيبة» للنعماني (ص ١٧١، ١٧٢)، «فصل الخطاب» (ص ٧).

(٢) وقد كان يعيش إلى فترة زمنية قريبة في بعض دول الخليج يمارس مهمة الهدم والتخريب، حتى تم إبعاده لاشتراكه في مؤامرة ضد الحكومة القائمة.

إلا في خيال الرافضة)، وهذا هو السر العظيم<sup>(١)</sup>. وبهذه الترهات يخدعون أتباعهم ويصفون على (آياتهم) صفة القدسية.

فهل يحاولون تحريف القرآن بالقوة وصرف الناس عن كتاب الله بتهذيد السلاح إلى كتاب وشريعة يختارونها توافق أهواءهم؟ هذا ما تشير إليه هذه البروتوكولات، والله غالب على أمره وحافظ كتابه ولو كره الكافرون.

---

(١) «الفكر الإسلامي مواجهة حضارية» (ص ٣٠٥).

## ٢ - اختراع شريعة جديدة:

نجد عمدتهم وحجتهم - ابن بابويه - في كتابه «الاعتقادات» التي تُسمى دين الإمامية، يشير إلى أن مهديهم إذا رجع من غيبته ينسخ شريعة الإسلام فيما يتعلق بأحكام الميراث، فيذكر عن الصادق أنه يقول:

«إن الله آخى بين الأرواح في الأَظْلَةِ قبل أن يخلق الأبدان بألفي عام، فلو قد قام قائمنا أهل البيت أورث الأخ الذي آخى بينهما في الأظلة ولم يُورث الأخ من الولادة»<sup>(١)</sup>.

فهذه الرواية تكشف عما يختلج في نفوس أرباب تلك العصابة من رغبة في إحلال العلاقة الحزبية والتنظيمية بين أفرادها محل القرابة والولادة في الميراث، ونهب أموال الناس باسم هذه العلاقة والأخوة!! وما تحلم به عند قيام دولتها الموعودة من تطبيق هذه التطلعات والتي أرادت إعطاءها صبغة مقبولة بنسبتها لآل البيت.

كما تفصح الرواية عن موقف واضحٍ عن تطبيق الشريعة الإسلامية ورغبتهم في تعطيلها، ثم هي تعكس مضموناً إلحادياً يسعى لهدم الشريعة والخروج على عقيدة ختم النبوة، وهذه الدعوى، فضلاً عن أنها خروج عن شريعة الإسلام، فهي مخالفة لمنطق العقل، فالتراث منوط

(١) «الاعتقادات» (ص ٨٣).

بالعلاقة الظاهرة من الولادة والقرابة، أما المؤاخاة الأزلية فلا يدركها البشر، فكيف تكون أساساً لقسمة الميراث!!

بل إن الحكم والقضاء في دولة المنتظر يقام على غير شريعة المصطفى ﷺ.

جاء في «الكافي» وغيره: «قال أبو عبد الله: إذا قام قائم آل محمد حكم بحكم داود وسليمان ولا يُسأل بِيَنَّة»<sup>(١)</sup>، وفي لفظ آخر: «إذا قام قائم آل محمد حكم بين الناس بحكم داود ﷺ ولا يحتاج إلى بِيَنَّة»<sup>(٢)</sup>.

وقد تبني ثقة دينهم الكليني هذه العقيدة وبوب لها باباً خاصاً بعنوان: «باب في الأئمة ﷺ أنهم إذا ظهر أمرهم حكمو بحكم داود وآل داود ولا يُسألون البِيَنَّة»<sup>(٣)</sup>. ولا يخفى ما في هذا الاتجاه من عنصر يهودي.

ولهذا علق بعضهم على هذا العنوان بقوله: «أي: أنهم ينسخون الدين المحمدي ويرجعون إلى دين اليهود»<sup>(٤)</sup>. فانظر كيف يحمل مدعوه التشيع - الذين لبسوا ثوب التشيع زوراً وبهتاناً - بدولة تحكم بغير شرع الإسلام؟!!

وتشير بعض روایاتهم إلى أنه أيضاً يحكم بحكم آدم مرة، ومرة بحكم داود، ومرة بقضاء إبراهيم، ولكن يعارضه في هذا الاتجاه للحكم بغير شريعة الإسلام بعض أتباعهم، إلا أنه يواجه هذه المعارضة بشدة حيث يأمر بهم فتضرب أنفاسهم<sup>(٥)</sup>.

(١) «أصول الكافي» (٣٩٧/١).

(٢) «الإرشاد» للمفيد (ص ٤١٣)، «أعلام الورى» للطبرسي (ص ٤٣٣).

(٣) «أصول الكافي» (٣٩٧/١).

(٤) محب الدين الخطيب في تعليقه على «المتنقي» (٣٠٢ - هامش ٤).

(٥) انظر: «بحار الأنوار» (٥٢/٣٨٩).

وتقديم رواياتهم بعض أحكامه وأقضيته، فتقول: إنه يحكم بثلاث لم يحكم بها أحد قبله: يقتل الشيخ الزاني، ويقتل مانع الزكاة، ويورث الأخ أخيه في الأطلة<sup>(١)</sup>، وأنه يقتل من بلغ العشرين ولم يتفقه في الدين... إلخ<sup>(٢)</sup>.

كما تقوم دولة الغائب (أو نائبه حسب مذهب الروافض) على الحكم لأهل كل ملة بكتابهم مع أن الإسلام لم يجز لأحد أن يحكم بغير شريعة القرآن باتفاق المسلمين<sup>(٣)</sup>.

تقول بروتوكولاتهم: «إذا قام القائم استخرج التوراة وسائر كتب الله تعالى من غار بأنطاكية حتى يحكم بين أهل التوراة بالتوراة، وبين أهل الإنجيل بالإنجيل، وبين أهل الزبور بالزبور، وبين أهل القرآن بالقرآن»<sup>(٤)</sup>.

فهذا القانون (بعض النظر عن الجانب الخرافي في الرواية) يصور ما يطمح إليه شيخ الروافض مما يشبه إلى حد كبير فكرة الديانة العالمية التي ترفع شعار الماسونية، وهي فكرة إلحادية تقوم أساساً على إنكار الديانات السماوية تحت دعوى حرية الفكر والعقيدة.

هذا، وقد نص دستورهم أن سنة المعصومين (لا سنة المصطفى) هي عمدة تشريعهم، وأآخر المعصومين عندهم هو الغائب المعدوم، الذي ينوب عنه فقهاؤهم نيابة ولهم اللقاءات الخفية والسرية معهم !!

(١) «الخلصال» لابن بابويه (ص ١٦٩٩)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٥٩)، «بشرة الإسلام» لشيخهم المعاصر: الكاظمي (ص ٢٧٥).

(٢) «أعلام الورى» للطبرسي (ص ٤٣١)، «بحار الأنوار» (٥٢/١٥٢).

(٣) انظر: «منهاج السنة النبوية» لشيخ الإسلام ابن تيمية (٣/١٢٧)، أو مختصره للذهبي «المتفق» (ص ٣٤٣).

(٤) «الغيبة» للنعماني (ص ١٥٧)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٥١).

## ٣ - كتاب جديد وقضاء جديد يُفرضان على الناس بعد الاستيلاء على مكة

في حومة هذه البروتكولات التي تسعى لتغيير كتاب الله سبحانه، وابتداع شريعة جديدة لم يأذن بها الله، والرجوع إلى حكم داود لا شريعة محمد ﷺ وتطبيق شرائع الأديان لا حكم القرآن.

نلتقي بعد ذلك ببروتكول آخر يعد نتيجة لهذه المقدمات والتغييرات، ويتم إعلانه بعد الاستيلاء على مكة المكرمة؛ وهو إلغاء مهديهم (أو نائبه) وفق الاتجاه (العموم ولالية الفقيه) لحكم القرآن وإحلال كتاب آخر محله.

يقول النص: يقوم القائم بأمر جديد، وكتاب جديد، وقضاء جديد<sup>(١)</sup>، لكياني أنظر إليه بين الركن والمقام، يباع الناس على كتاب جديد<sup>(٢)</sup>.

(١) «الغيبة» للنعماني (ص ١٥٤)، «بحار الأنوار» (٥٢/٣٥٤)، «الإمام الناصب» لشیخهم وآیتھم المعاصر: اليزدي الحائری (٢/٢٨٣).

(٢) «الغيبة» للنعماني (ص ١٧٦)، «بحار الأنوار» (٥٢/١٣٥).

## الفصل الثاني

### تغيير أصل الدين (وهو التوحيد)

#### ١ - اعلان البراءة من المشركين

هذا من شعارات الروافض في البلد الحرام، في حج هذه الأعوام، والذي يجهل مذهب هؤلاء القوم يظن أن المقصود البراءة من عبادة غير الله سبحانه، والتبري ومن يعبد غير الله، ولا شك بأن من أصول الإسلام البراءة من الشرك وأهله، ولكن الأمر عند هؤلاء خلاف ذلك تماماً، فهم أمروا برفع هذا الشعار في هذا التجمع الإسلامي الكبير؛ يريدون بالبراءة من المشركين: البراءة من حكام المسلمين من أبي بكر إلى أن تقوم الساعة.

ولو كان حكام المسلمين اليوم في مثل إيمان أبي بكر وعدل عمر، لا ينفعهم ذلك، فهم في عداد المشركين، وهم طواغيت وأصنام يعبدون من دون الله.

كما لا ينفع حجاج بيت الله الحرام إخلاصهم لله، ولا ينجيهم توحيدهم لله من وصمهم بالشرك والمشركين، إلا إذا بايعوا حكام الروافض وتبرءوا من حكام المسلمين جميعهم من أبي بكر إلى أن تقوم الساعة.

والخطورة الكبرى لهذا الأمر أنه محاولة لنسخ دين الإسلام الذي

أساسه وأصله التوحيد، وقد استفاضت نصوصهم في تأويل نصوص التوحيد بالشرك<sup>(١)</sup>، كما أن مفهوم الشرك عند الراضة يؤكِّد أن مذهبهم هو عين مذهب المشركيَّن، ولذا ظهر خميني في كتابه «كشف الأسرار» داعيًا للشرك ومدافعاً عنه ملة المشركيَّن، فهو يقول - مثلاً - تحت عنوان: «طلب الحاجة من الأموات ليس شركاً» : «إن طلب الحاجة من الأموات ليس بشرك»، بل يصل به الأمر إلى القول: «إن طلب الحاجة من الحجر أو الصخر ليس شركاً»<sup>(٢)</sup>، ويقول: «إننا نطلب المدد من الأرواح المقدسة للأنبياء والأئمة منمن قد منحهم الله القدرة»<sup>(٣)</sup>.

ذلك أن الشرك عند هذه الفئة هو أن يتولى على بلاد المسلمين أحد من غير طائفتهم، وهذا هو الجرم الأكبر، والشرك الذي لا يغفر.

يقول خميني في كتابه «الحكومة الإسلامية» : «توجد نصوص كثيرة تصف كل نظام غير إسلامي (يعني غير رافضي) بأنه شرك، والحاكم أو السلطة فيه طاغوت، ونحن مسؤولون عن إزالة آثار الشرك من مجتمعنا المسلم، ونبعدها تماماً عن حياتنا».

وكان رفعهم لشعار البراءة ومناداتهم بذلك في حرم الله الآمن هو: ترجمة عملية لهذا المعتقد، وهم لا يعملون على التبرير من عبادة غير الله، والكفر بالطاغوت، بل يسعون لإقامة (الرفض) ولعن الصحابة والتبرير من أئمة المسلمين وعامتهم، ونشر الشرك في العامل الإسلامي كله؛ لأن دين

(١) انظر كتب التفسير عندهم كـ«تفسير القمي»، وـ«الصافي»، وـ«البرهان»، وـ«تفسير العياشي» وغيرها.

(٢) «كشف الأسرار» (ص ٤٩).

(٣) «كشف الأسرار» (ص ٤٩).

هؤلاء الولاية والشرك لا التوحيد والإيمان.

ولذا؛ فإن الشرك قد ضرب بجرانه في أقطارهم، ولا عجب، فهم يُؤَوِّلون كل ماجاء من النهي في كتاب الله عن الشرك بولاية علي، لا الشرك في عبادة الله. إليك هذه النصوص من كتبهم:

١ - عن أبي جعفر عليه السلام قال: ما بعث الله نبياً قط إلا بولايتنا والبراء من عدونا، وذلك قول الله في كتابه: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الظَّلْمَوْتَ ﴾<sup>(١)</sup>.

٢ - وعن أبي عبد الله في قوله تعالى: ﴿ لَا تَنْخُذُوا إِلَهَيْنِ آثَرَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَحْدَهُ ﴾<sup>(٢)</sup>، يعني بذلك: ولا تتخذوا إمامين، إنما هو إمام واحد<sup>(٣)</sup>.

٣ - وعن الباقر في قوله سبحانه: ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لِيَحْبِطَ عَمَلَكَ وَلَتَكُونَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾<sup>(٤)</sup>، قال: لئن أمرت بولاية أحد مع ولاية علي عليه السلام، ليحطط عملك ولتكون من الخاسرين<sup>(٥)</sup>.

٤ - وعن عبد الله في قول سبحانه: ﴿ فَلَيَعْمَلَ عَمَالًا صَنِيلًا وَلَا يُشَرِّكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾<sup>(٦)</sup>، قال: العمل الصالح: المعرفة بالأئمة، ولا يشرك بعبادة ربه

(١) التحل: ٣٦.

وانظر: «تفسير العياشي» (٢/٢٥٨)، و«تفسير البرهان» (٢/٣٦٨)، و«تفسير الصافي» (١/٩٢٣)، و«تفسير نور الثقلين» (٣/٥٣).

(٢) التحل: ٥١.

(٣) «تفسير العياشي» (٢/٢٦١)، و«البرهان» (٢/٣٧٣)، و«نور الثقلين» (٣/٦٠).

(٤) الزمر: ٦٥.

(٥) «تفسير الصافي» (٢/٤٧٢)، وقد نقل هذه الرواية عن القمي شيخ الكليني في «تفسيره»، وانظر: «تفسير نور الثقلين» (٤/٤٩٨).

(٦) الكهف: ١١٠.

أحداً: التسليم لعلي، لا يشرك معه في الخلافة من ليس ذلك له ولا هو من أهله<sup>(١)</sup>.

وفي راوية أخرى لهم عن أبي عبد الله عليه السلام في قوله: «وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةَ رَبِّهِ أَحَدًا»، قال: لا يتخذ مع ولادة آل محمد صلوات الله عليهم غيرهم<sup>(٢)</sup>.

٥ - عن جابر الجعفي عن أبي جعفر في قوله سبحانه: «... وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِيَوْمٍ ...»<sup>(٣)</sup>. قال: يعني علياً<sup>(٤)</sup>.

٦ - وعن جابر الجعفي قال: سألت أبا عبد الله عليه السلام عن قول الله: «... وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنَّدَادًا يُجْبِهُمْ كَعْبَةَ اللَّهِ ...»<sup>(٥)</sup>، قال: فقال: هم أولياء فلان، وفلان، وفلان (يعنون أبا بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم) اتخذوهم أئمة من دون الإمام<sup>(٦)</sup>.

٧ - وعن أبي عبد الله في قوله سبحانه: «... إِنَّهُمْ أَنْتَخَذُوا الشَّيْطَنَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ...»<sup>(٧)</sup>، قال: يعني أئمة دون أئمة الحق<sup>(٨)</sup>.

(١) «تفسير العياشي» (٢/٣٥٣)، و«البرهان» (٤٩٧/٢)، و«تفسير الصافي» (٢/٣٦)، و«تفسير نور التقلى» (٣١٧/٣).

(٢) «تفسير الصافي» (٢/٣٦١).

(٣) البقرة: ٤١.

(٤) «تفسير العياشي» (١/٤٢).

(٥) البقرة: ١٦٥.

والآية كاملة: «وَمَأْمُنُوا بِمَا أَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِيَوْمٍ»، فالضمير يعود كما هو واضح من السياق إلى القرآن الكريم، وهو أرجعوه إلى (علي)<sup>(٩)</sup>، وهو غير مذكور أصلاً، والخطاب في الآية لبني إسرائيل.

(٦) انظر: «تفسير العياشي» (١/٧٢)، و«البرهان» (١/١٧٢)، و«الصافي» (١/١٥٦).

(٧) الأعراف: ٣٠.

(٨) «تفسير الصافي» (١/٥٧١).

٨ - وعن جابر الجعفي عليه السلام قال: أما قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ﴾<sup>(١)</sup>; يعني أنه لا يغفر لمن يكفر بولاية علي، وأما قوله: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ﴾<sup>(٢)</sup>; يعني: لمن والى علياً عليه السلام<sup>(٣)</sup>.

والروايات في هذا الباب كثيرة، وهي محاولة لهدم الأصل الأول في الإسلام، وهو التوحيد، وإعطاء الشرك صفة الشرعية، وهي كذلك محاولة خطيرة بتفسير التوحيد والشرك والكفر بغير معانيها الحقيقية.

(١) النساء: ٤٨.

(٢) النساء: ٤٨.

(٣) «تفسير العياشي» (١/٢٤٥، ٢٤٦)، و«الصافي» (١/٣٦١)، و«البرهان» (١/٣٧٥)، و«تفسير نور الثقلين» (١/٤٨٨).



## الفصل الثالث

### تحويل المسلمين إلى كربلاء

#### ١ - تحويل المسلمين إلى كربلاء

وبعد الهدم والتخريب الذي يحلم به هؤلاء الزنادقة للحرمين الشريفين فإنهم يريدون أن يصرفوا المسلمين عنوة إلى كعباتهم ومشاهدهم الخاصة بهم، وقد وضعوا نصوصاً كثيرة في هذا سببوا محاولة تطبيقها على المدى الطویل، ونشرها بين المسلمين بالقوة تحت شعارات شتى لتصدير الثورة أو محاربة الطواغيت أو الدفاع عن أهل البيت أو غيرها، وهي تجري في اتجاهين:

الاتجاه الأول: محاولات يائسة للنيل من الكعبة والتطاول على قدسيتها، فمن بروتوكولاتهم وخططهم العمل على التهويين من شأن بيت الله العظيم، فقد وضعوا نصوصاً خطيرة في هذا الشأن ونسوها - كذباً - لبعض أهل البيت كجعفر الصادق وغيره لتحظى بالقبول، وتنال القدسية في نفوس الأتباع، لا سيما أنهم أو هم هؤلاء الأتباع بأن أولئك الآل لا يسهون ولا يخطئون ولا يغفلون، وقولهم كقول الله ورسوله... وهذه النصوص لا تبقى في نفس من يؤمن بها أي قداسة لبيت الله الحرام.

تحدث نصوصهم - مثلاً - عن محاورة جرت بين كربلاء والكبـة، فيقول

جعفرهم<sup>(١)</sup>: «إِنَّ أَرْضَ الْكَعْبَةِ قَالَتْ: مَنْ مُثْلِي؟ وَقَدْ بُنِيَ بَيْتُ اللَّهِ عَلَى ظَهْرِي، يَأْتِينِي النَّاسُ مِنْ كُلِّ فَجٍّ عَمِيقٍ، وَجَعَلْتُ حَرْمَ اللَّهِ وَآمِنَهُ».

فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهَا - كَمَا يَفْتَرُونَ - : أَنْ كُفَّيْ وَقْرِيْ ما فَضْلُّ ما فُضْلِتِ بِهِ فيما أُعْطِيْتُ كَرْبَلَاءَ إِلَّا بِمَنْزِلَةِ الْإِبْرَةِ، غَرَسْتُ فِي الْبَحْرِ فَحَمَلْتُ مِنْ مَاءِ الْبَحْرِ، وَلَوْلَا تَرِبَّةُ كَرْبَلَاءَ مَا فَضْلِتِكَ، وَلَوْلَا مِنْ تَضْمِنِهِ أَرْضُ كَرْبَلَاءَ مَا خَلَقْتَكَ، وَلَا خَلَقْتَ الْبَيْتَ الَّذِي بِهِ افْتَخَرْتَ، فَقَرِيْ وَاسْتَقْرِيْ وَكُونِيْ ذَنَبًا مُتَوَاضِعًا ذَلِيلًا مَهِينًا غَيْرَ مُسْتَكْفِيْ وَلَا مُسْتَكْبِرًا لِأَرْضِ كَرْبَلَاءَ، وَإِلَّا سُخْتَ بِكَ وَهُوَيْتَ بِكَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ<sup>(٢)</sup>.

وَلَكِنَّ الْكَعْبَةَ لَمْ تَقْبِلِ الْأَمْرَ الإِلَهِيَّ، وَتَلَّزَمْ بِالتَّوَاضُعِ، وَتَصْبِحُ كَالذَّنَبِ الذَّلِيلِ الْمَهِينِ لِأَرْضِ كَرْبَلَاءَ - كَمَا تَقُولُ نُصُوصُهُمْ - فَحَلَتْ بِهَا الْعَقُوبَةُ مِنْ اللَّهِ، بَلْ إِنَّ الْعَقُوبَةَ حَلَتْ بِكُلِّ أَرْضٍ وَمَاءٍ لِإِعْرَاضِهَا عَنِ التَّوَاضُعِ لِكَرْبَلَاءِ.

يَقُولُ النَّصُّ عَنْهُمْ: «فَمَا مِنْ مَاءٍ وَلَا أَرْضًا إِلَّا عَوَقَتْ لَتْرَكَ التَّوَاضُعَ لِلَّهِ، حَتَّى سُلْطَنَ عَلَى الْكَعْبَةِ الْمُشْرِكِينَ، وَأَرْسَلَ إِلَى زَمْزَمَ مَاءً مَالَحًا حَتَّى أَفْسَدَ طَعْمَهُ...»<sup>(٣)</sup>.

فَالْكَعْبَةُ فِي نَظَرِهِمْ تَسْتَحْقُ السُّحْقَ مِنْ جَيْشِ أَبْرَهَةَ، وَزَمْزَمَ - فِي ذُوقِ هُؤُلَاءِ الزَّنَادِقَةِ - فَاسِدِ الطَّعْمِ:

**وَمَنْ يَكُ ذَا فَمْ مُرَّ مَرِيضٌ يَجِدُ مُرَّابَهُ الْمَاءَ الرُّلَّا**

(١) لأنَّ جعفر الصادق الذي تنقل أقواله كتبهم ليس جعفراً المعروفة عند المسلمين، وبيوه يأثم هذه المعتقدات أولئك المفترون عليه.

(٢) «كامل الزيارات» ص ٢٧٠، «بحار الأنوار» (ج ١ / ١٠١ ص ١٠٩).

(٣) الموضع نفسه من المصادرتين السابقتين.

وهو يستوجب أن يوضع فيه من المواد ما يحوله عن عذوبته وحلاؤته. وكل ذلك لأن المسلمين يتوجهون إلى بيت الله الحرام، ويترحمون على الشرب من ماء زمزم، وهذا - في نظرهم - تطاول على كعبتهم (كربيلا) لا ينبغي أن يمر بدون عقاب لهذه المقدسات.

وقد يقومون اليوم بإجراء ضد كربلاء الكعبة وزمزم؛ لأن الحجاج يزيدون، وتعظيمهم وتوقيرهم للكعبة ينمو، وهذا يغطي هذه الفئات الحاقدة، فهو كربلاء ضد كربلا.

ولذلك فإن ما قام به بعض الروافض في أعوام خلت من محاولة تدنيس الحجر الأسود بعدرة كان يحملها هو تعبير عن هذا المعنى الخرافي الذي رَبِّي عليه<sup>(١)</sup>.

ثم تحدث نصوصه بأنه لم ينج من العقوبة الكونية العامة إلا كربلا، على الرغم من أنها افتخرت وتكبرت وقالت: «أنا أرض الله المقدسة المباركة، الشفاء في تربيتي ومائي»<sup>(٢)</sup>.

وكثيراً ما يحاولون أن يغرسوا في نفوس الأتباع استشعار مزية كربلا وفضلها على بيت الله الحرام؛ فقد نسبوا - مثلاً - لعلي بن الحسين أنه قال: «اتخذ الله أرض كربلا حرماً آمناً مباركاً قبل أن يخلق الله أرض الكعبة ويتخذها حرماً بأربعة وعشرين ألف عام، وقدسها وبارك عليها، فما زالت قبل خلق الله الخلق مقدسة مباركة، ولا تزال كذلك حتى يجعلها الله أفضل

(١) في سنة ١٠٨٧ هـ يوم الخميس الموافق ٨ شوال، أصبح الناس، فإذا الكعبة المشرفة ملطخة بعدرة أو بما يشبه العدنة من جميع جوانبها، وكذلك الحجر الأسود والركن اليماني. انظر:

«تاريخ الكعبة المعظمة» لحسين باسلامه (ص ٣٨٠).

(٢) «كامل الزيارات» (ص ٢٧٠)، «بحار الأنوار» (ج ١٠١/ص ١٠٩).

أرض في الجنة، وأفضل منزلة ومسكن يسكن فيه أولياؤه في الجنة»<sup>(١)</sup>.

ونصوصهم في هذا الباب كثيرة<sup>(٢)</sup>، وتقديسهم لأرض كربلاء؛ لأنها - على حد زعمهم - ضمت جسد الحسين فاستمدت قداساتها بوجوده فيها... فهل كان الحسين مدفوناً فيها قبل خلق الكعبة بأربعة وعشرين ألف عام؟! أم هي معدة لاستقباله منذ غابر الأزمان؟!

وإذا كان كل هذا الفضل بوجود جسد الحسين فلماذا لم تفضل المدينة وفيها جسد رسول الله ﷺ؟!

إن هذا التناقض يكشف أنه ليس الهدف تقدير الحسين، ولكنه الكيد للأمة ودينها، وصرفها عن قبلتها وحجها.

وقد يقول قائل: «إن ما سطرته إنما هي مقالات السابقين من الرافضة، فكيف يحاسب هؤلاء بما سطرته زنادقة العصور الماضية؟».

وأقول: إن هذه النصوص منقولة من كتب يعتمد عليها رافضة هذا العصر، ويقدسون نصوصها، وعليها مقدمات مراجعهم المعاصرین وتعليقاتهم وتقريرياتهم وتوثيقاتهم بلا اعتراض أو نقض لهذه المقالات الزائفة، بل ثناء وتأييد، فهي عندهم كـ« صحيح البخاري ومسلم » عند جماعة المسلمين، ومع ذلك إذا أردت بعض أقوال المعاصرين في هذا الشأن فاقرأ ما يقوله، ويترنم به كبير مراجعهم وأبياتهم في هذا العصر وهو محمد حسين آل كاشف الغطا شيخ مراجعهم الموجودين، ومن يعد عند بعض أهل السنة، الذين لم يطلعوا

(١) «بحار الأنوار» (ج ١ / ص ١٠٧).

(٢) تجد هذه النصوص مع غيرها من الأقوال التي تتعلق بمشاهدتهم في كتب المزار عندهم، وقد خصص لها المجلسي ثلاثة مجلدات من كتابه «البحار».

على حقيقته من المعتدلين، ولهذا قدموه إماماً لهم في مؤتمر القدس الأول<sup>(١)</sup>؛ لأن له وجهين وقولين، والتقى لا تنتهي أسرارها وأساليبها عندهم. يقول مشيداً بكربلاة - ومفضلاً لها على بيت الله الحرام - مخالفًا لنص القرآن وإجماع المسلمين:

ومن حديث كربلاة والكعبة      لكربلاة بان علوُّ الرتبة  
ثم يؤكد بعد ذكره لهذا البيت أن هذا من ضرورات مذهبهم، فيقول بأن كربلاة: «أشرف بقاع الأرض بالضرورة»<sup>(٢)</sup>.

وانظر إلى ما ي قوله أيضاً مرجعهم الآخر في هذا العصر وآيتهم التي ينسبونها زروا على الله وهو ميرزا حسين الحائر (وهو يعيش الآن في بعض دول الخليج) يقول: «كربلاة تلك التربة الطيبة الطاهرة، والأرض المقدسة التي قال في حقها رب السموات والأرضين<sup>(٣)</sup>، مخاطبًا الكعبة، حين افتخرت على سائر البقاع: قري واستقرى، لولا أرض كربلاة وما ضمته لما خلقتك»<sup>(٤)</sup>.

ثم يعقب على ذلك بقوله: «و كذلك أصبحت هذه البقعة المباركة بعدما صارت مدفناً للإمام عليؑ، مزاراً للمسلمين (!).. و كعبة للموحدين (!)، ومطافاً للملوك والسلطانين (!)، و مسجداً للمصلين (!)»<sup>(٥)</sup>.

وهذا رأضي آخر وهو من نال شهادة علمية - الدكتوراه - والتي تقتضي

(١) انظر: تعليق محمد رشيد رضا في «المنار» على تقديم محمد حسين آل كاشف الغطا إماماً لهم في الصلاة في «مجلة المنار» المجلد (٢٩) / ص ٦٢٨.

(٢) «الأرض والتربة الحسينية» (ص ٥٦ - ٦٥).

(٣) انظر كيف يفتررون الكذب على رب العالمين، وإنما يفترى الكذب الذي لا يؤمنون.

(٤) «أحكام الشيعة» (١/ ٣٢).

(٥) «أحكام الشيعة» (١/ ٣٢).

أن لا تدخل مثل هذه الأفكار إلى ذهنه، ولكنه التعصب والتحزب الذي يعطى ملائكة العقل ويشل حركة التفكير، فها هو يأخذ بأساطيرهم في هذا فيقول بأن نصوصهم قد اعتبرت كربلاء أفضل بقاع الأرض، فهي تعتبر عند الشيعة أرض الله المختارة المقدسة المباركة، وهي حرم الله وقبة الإسلام، وفي تربتها الشفاء، وهذه المزايا لم تجتمع لأي بقعة حتى الكعبة<sup>(١)</sup>.

ويقول آيتهم العظمى محمد الشيرازي بأننا «نقبل أضرحتهم كما نقبل الحجر الأسود وكما نقبل جلد القرآن»<sup>(٢)</sup>.

هذا ما تفتريه هذه الطغمة، ولكن الله يقول: ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لِلَّذِي يَبْكِهُ مُبَارَّكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ \* فِيهِ مَا يَنْتَ بَيْتٌ مَقَامٌ لِإِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ مَأْمَنًا وَلَلَّهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ أَسْتَطَعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ﴾<sup>(٣)</sup>، فهل بعد هذا مجال لافتراء مفتر؟ ﴿أَفَلَا يَتَبَرَّوْنَ الْقُرْمَاتِ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْنَاهَا﴾<sup>(٤)</sup>.

(١) د. محمد جواد طعمة: «تاريخ كربلاء» (ص ١١٥ - ١٦٦)، والكتاب موثق من عدد من آياتهم، (انظر مقدمات الكتاب).

(٢) «مقالة الشيعة» المرجع الديني محمد الشيرازي (ص ٨).

(٣) آل عمران: الآيات: ٩٦، ٩٧.

(٤) محمد: ٢٤.

## الاتجاه الثاني

### التهوين من شأن الحج وتفضيل الحج إلى المشاهد على الحج لبيت الله

وسأقدم تصویراً لهذا الاتجاه أوضح فيه بالأمثلة - المستقاة من مصادرهم المعتمدة - محاولاً لهم لوضع نصوص كثيرة منسوبة لبعض أهل البيت - زوراً وبهتاناً - لخدمتهم في هذا الغرض، ثم أبين تخصيصهم لزيارة كربلاء يوم عرفة بمزية خاصة، وماذا يقولون عن زيارة الحسين، وزوار الحسين، والمناسك التي وضعوها على غرار بعض مناسك الحج والعمرة، وكمحاولة للقيام بغزو فكري لصرف المسلمين عن بيت ربيهم.

ويبدو أنهم سيقومون بنشر هذه الاتجاه الفكري بعد محاولاً لهم إشعال الفتنة في أرض الحرمين.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «حدثني الثقات أن فيهم من يرى الحج إلى المشاهد أعظم من الحج إلى البيت العتيق، فيرون الإشراك بالله أعظم من عبادة الله وحده، وهذا من أعظم الإيمان بالطاغوت»<sup>(١)</sup>.

هذه المسألة التي قال عنها عالم من أكبر علماء أهل السنة المعينين بتبع أمر الرافضة والرد عليهم، بأنه قد وصله خبرها عن طريق بعض الثقات،

(١) «منهج السنة» (٢/١٢٤).

هياليوم مقررة ومعلنة، في المعتمد من كتب الانئ عشرية في عشرات من الروايات، تنص على أن زيارة المشهد أفضل من الحج إلى بيت الله الحرام.

فاستمع الآن إلى ما يقولون:

جاء في «الكافي» وغيره: «إن زيارة قبر الحسين تعدل عشرين حجة، وأفضل من عشرين عمرة وحججاً»<sup>(١)</sup>.

وحيينما قال أحد الراافضة لإمامه: «إني حججت تسعة عشرة حجة، وتوسع عشرة عمرة»، أجابه الإمام بأسلوب يشبه السخرية قائلاً: «حج حجة أخرى، واعتبر عمرة أخرى، تكتب لك زيارة قبر الحسين عَلَيْهِ الْكَلَمُ الْمُبَرَّكُ»<sup>(٢)</sup>.

فكأنه يقول له: علام تبذل كل هذا الجهد، وزيارة قبر الحسين أفضل من عملك هذا، ثم تراه وجهاً لإكمال عشرين حجة وعمره ليكتمل بذلك فضل زيارة واحدة لقبر الحسين، ولم يوجهه لزيارة الحسين، وذلك زيادة في التغريّع وإظهار السخرية وإبداء التحسّر.

وتذهب روایاتهم إلى المبالغة بأفضلية قبر الحسين وقبور سائر الأنائم على الركن الخامس من أركان الإسلام: حج بيت الله الحرام، وتصل في ذلك إلى درك من العته والجنون، أو الزندقة والإلحاد لا يكاد يصل إليه أحد في هذا الباب، حتى ليقول القائل بأن هذا دين المشركين لا دين المسلمين الموحدين؛ لأن هؤلاء يقدمون لنا ديناً آخر غير ما يعرفه المسلمون، دين شيوخهم وأيائهم لا دين رب العالمين، وتحرصات وأوهام رجالهم، لا سنة

(١) «فروع الكافي» (١/٣٢٤)، «ثواب الأعمال» لابن بابويه (ص٥٢)، «تهذيب الأحكام» للطوسى (٢/١٦)، «كامل الزيارات» لابن قولويه (ص١٦١)، «وسائل الشيعة» للحر العاملي (١٠/٤٨).

(٢) «تهذيب الأحكام» للطوسى (٢/١٦)، «وسائل الشيعة» (١٠/٣٤٨)، «بحار الأنوار» (١٠١/٣٨).

**سيد المرسلين، فهـي أشـبه ما تـكون بـمؤامـرة لـتـغيـير دـين الـمـسـلـمـين، وـتـغيـير قـبـلة الـمـسـلـمـين (الـكـعـبـة): بـيت رـب الـعـالـمـين.**

وتقىد لنا روایاتهم هذا المعنى بصور مختلفة وأساليب متنوعة لتأثير في قلوب السذج والجهلة، وتحخد عقول الناشئة والعجم، فما أسرع تأثير البدعة في هؤلاء<sup>(١)</sup>.

بهذا الأسلوب الغريب الذي هو أشبه ما يكون بلعب الأطفال ومحاوراتهم، يقرر جعفرهم أن زيارة الضريح أفضل من ثلاثين حجة، ويفترون أيضاً على رسول الله ﷺ بأنه قرر هذا الشرك بنفسه هذا الأسلوب الذي يكشف بلفظه

(١) ولذلك قال أئيب السختياني - كما يروي الالكائي - : «إن من سعادة الحدث والأعمى أن يفهموا الله تعالى من أهل السنة». انظر: «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (١/٦٠).

(٢) «ثواب الأعمال» لابن بابويه القمي (ص٥٢)، «وسائل الشيعة» للحر العاملي (١٠/٣٥٠، ٣٥١).

كذبهم فضلاً عن معناه، حيث تقول روايتهم: «كان الحسين عليهما ذلت يوم في حجر النبي صلى الله عليه وآله، وهو يلاعنه ويضايقه، وأن عائشة قالت: يا رسول الله، ما أشد إعجابك بهذا الصبي!! فقال لها: وكيف لا أحبه وأعجب به وهو ثمرة فؤادي وقرة عيني، أما إن أمتني ستقتله، فمن زاره بعد وفاته كتب الله له حجۃ من حججه». قالت: يا رسول الله، حجۃ من حججه؟! قال: نعم، وحجتين؟! قال: نعم، وأربعاً. فلم تزل تزده وهو يزيد حتى بلغ سبعين حجۃ من حججه رسول الله صلى الله عليه وآله بأعمارها»<sup>(١)</sup>.

وتذهب رواية أخرى إلى أن: «من زار قبر أبي عبد الله كتب الله له ثمانين حجۃ مبرورة»<sup>(٢)</sup>.

وتزيد رواية أخرى على ذلك فتقول: «من أتى قبر الحسين عليهما عارفاً بحقه كان كمن حج مائة حجۃ مع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم»<sup>(٣)</sup>.

وتتنافس روایاتهم في المبالغة في الأعداد لتجاوز المئات إلى مرحلة الآلاف، وتتجاوز ذلك إلى ذكر أصناف من الثواب والأجر، وكان الدين هو مجرد زيارة قبر، والوقوف على ضريح.

فقد جاء في «وسائل الشيعة» وغيره عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر قال: «لو يعلم الناس ما في زيارة الحسين عليهما من الفضل لما تروا شوقاً، وتقطعت أنفسهم عليه حسرات. قلت: وما فيه؟ قال: من زاره تشوقاً إليه كتب الله له ألف حجۃ متقبلة، وألف عمرة مبرورة، وأجر ألف شهيد من شهداء بدر، وأجر ألف صائم، وثواب ألف صدقة مقبولة، وثواب ألف نسمة

(١) «وسائل الشيعة» (١٠ / ٣٥٢، ٣٥١).

(٢) «ثواب الأعمال» (ص ٥٢)، «كامل الزيارات» (ص ١٦٢)، «وسائل الشيعة» (١٠ / ٣٥٠).

(٣) «ثواب الأعمال» (ص ٥٢)، «وسائل الشيعة» (١٠ / ٣٥٠).

أريد بها وجه الله، ولم يزل محفوظاً سنته من كل آفة أهونها الشيطان، ووكل به ملك كريم يحفظه من بين يديه وعن يمينه وعن شماله ومن فوق رأسه ومن تحت قدمه، فإن مات سنته حضرته ملائكة الرحمن يحضرون غسله وإكفانه والاستغفار له، ويشيعونه إلى قبره بالاستغفار له، ويُنسح له في قبره مد بصره، ويؤمنه الله من ضغطة القبر، ومن منكر ونكير يروعانه، ويُفتح له باب إلى الجنة، ويُعطى كتابه بيمينه، ويُعطى له يوم القيمة نور يضيء لنوره ما بين المشرق والمغارب، وينادي مناد: هذا من زار الحسين شوقاً إليه، فلا يبقى أحج يوم القيمة إلا تمنى يومئذ أنه كان من زوار الحسين عليه السلام <sup>(١)</sup>.

وفي رواية أخرى: «إن الرجل منكم ليغتسل في الفرات ثم يأتي قبر الحسين عارفاً بحقه، فيعطيه الله بكل قدم يرفعها أو يضعها مائة حجة مقبولة، ومائة عمرة مبرورة، ومائة غزوة مع النبي مرسلاً أو إمام عادل» <sup>(٢)</sup>.

ورواية ثالثة تقول: «من زار الحسين عليه السلام يوم عاشوراء حتى يظل عنده باكيًا، لقي الله عز وجل يوم القيمة بثواب ألفي ألف حجة، وألفي ألف عمرة، وألفي ألف غزوة، وثواب كل حجة وعمره وغزوة، كثواب من حج واعتمر وغزا مع رسول الله صلى الله عليه وآله ومع الأئمة الراشدين صلوات الله عليهم ...» <sup>(٣)</sup>.

ثم ذكرت الرواية: «أن هذا الفضل كله يحصل أيضاً لمن لم يستطع زيارة قبره في هذا اليوم، ولكن صعد على سطح داره وأومأ إليه بالسلام ثم دعا على

(١) «كامل الزيارات» (ص ١٤٣)، «وسائل الشيعة» (١/٣٥٣)، «بحار الأنوار» (١٠١/١٨).

(٢) «وسائل الشيعة» (١٠/٣٧٩)، «كامل الزيارات» (ص ١٨٥).

(٣) «بحار الأنوار» (١٠١/٢٩٠)، «كامل الزيارات» (ص ١٧٦) وما بعدها.

قاتله وندب الحسين وبكاه ولم ينتشر في يومه هذا في حاجة»<sup>(١)</sup>  
 وعلى غرار هذه عشرات من الأمثلة تكل اليد من نقلها، ويتعجب الفواد  
 من تأملها، لأنها روایات الهدف منها صرف الناس عن عبادة الواحد القهار  
 إلى عبادة المخلوقين الضعفاء، وغايتها التحلل من تكاليف الإسلام وشرايع  
 الدين إلى مجرد نقل القدم إلى قبر، ليحصل بذلك على كل الأجر، حتى  
 تنتهي بمعتقداتها إلى ضرب من الإباحية، والإعراض عن أوامر الله وشرائعه،  
 والتعدي على محارمه. فلو كان شيء من هذا حقيقة لذكره القرآن العظيم في  
 آياته...، لماذا يذكر الحج في آيات عدة من القرآن، ولا تذكر زيارة قبر الإمام  
 مطلقاً.. وهي أفضل من الحج إلى بيت الله الحرام بزعمهم!!.

وقد تنبه أحد الشيعة لذلك وتعجب لماذا تُخص زيارة الحسين بهذا  
 الفضل الذي يربو على فضل الحج مئات المرات وليس لها ذكر في القرآن!!  
 أليس هذا بدليل على الوضع والإفتراء؟ فقال - بعد أن استمع من إمامه لفضائل  
 زيارة قبر الحسن المزعومة - قال: «قد فرض الله على الناس حج البيت، ولم  
 يذكر زيارة قبر الحسين ~~عَلَيْهِ السَّلَامُ~~!!.

فأجاب إمامهم بجواب ييدو فيه الإضطراب حيث قال: «وإن كان كذلك  
 فإن هذا شيء جعله الله هكذا»<sup>(٢)</sup>. وهذا اعتراف منهم، وهم أرباب التأويل  
 الباطني، بخلوا القرآن من هذه البدعة، وهذا كافٍ في نقض مزاعمهم من  
 كتبهم، فالإقرار هو سيد الأدلة، وبأيديهم يهدمون بيوتهم. ثم وكان إمامهم  
 في جوابه هذا يقول: لا جواب عندي، الأمر هكذا، لم يبين الله لعباده سبيل  
 عبادتهم وما يتقون!!!!.

(١) المصدران السابقين في نفس الموضوع.

(٢) «بحار الأنوار» (١٠١ / ٣٣)، «كامل الزيارات» ص ٢٦٦.

ثم حاول بعد هذه الكلمة المضطربة أن يتلمس جواباً بعيداً عن الموضوع فأردف قائلاً: «أما سمعت قول أمير المؤمنين إن باطن القدم أحق بالمسح من ظاهر القدم، ولكن الله فرض هذا على العباد». وهذا اعتراف منهم أيضاً بأن زيارة قبر الحسين كمسألة المسح على باطن القدم، لم تدخل فيما فرض الله.. (والأصح كباطن الخف فإن المسح على الخف وليس على القدم)<sup>(١)</sup>.

ثم واصل الاعتذار فقال: «أو ما علمت أن الموقف لو كان في الحرم كان أفضل لأجل الحرم، ولكن الله صنع ذلك في غير الحرم»<sup>(٢)</sup>.

وهكذا كسابقه اعتراف بأن الزيارة لم تفرض، وإن كانت في نظر هذه الزمرة أحق... ثم إن الرافضة في اعتذارها تحاول أن يجعل من نفسها رقيبة على تشريع رب العالمين، فكأنها تشير بأن الله سبحانه لم يفعل ما هو أولى وأحق (تعالى الله عما يقوله الظالمون)، حيث لم يجعل موقف عرفات في الحرم، بل جعله في الحل، وهكذا تتطاول هذه الزمرة الملحدة التي وضعت هذه الأخبار، وخدعت بها الأغراط تتطاول على شرع الله وحكمته، وتضع من نفسها وصية على أمر الله.

ورواياتهم في هذا كثيرة للغاية، كما أشرت من قبل، وإنني الآن أمام زخم هائل من الروايات التي لا تخطر ببال من لم يخض غمار هذه الأساطير، روایات كثيرة لا أدری ما آخذ منها وما أدع، فكل منها يثير العجب والاستكثار لكل من كان على صلة بكتاب ربه، أو على أدنى وعي بأمر دينه، ولم يلجم عقله التعصب ويغلق فكره الهوى وتأخذه العزة بالإثم تعصباً لبدعته وطائفته.

(١) المصدر السابق.

(٢) الموضع نفسه من المصدر السابق.

ولو حاول الرافضي أن يتخلى عن هذه الأساطير التي تسله إلى الظلام، ولو لحظة، ثم تفكّر في أمر هذا الخطر الأكبر الذي يأخذ به ليقيه في غيابه الشرك وظلماته، ليسى ربه وخالقه، ويتعلق بقبر مخلوق قد أرم لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً ولا حياة ولا نشوراً؛ ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ﴾<sup>(١)</sup>؛ لأدرك حينئذ أنه ليس على شيء، وأن هذا عين دين المشركين.

والعجب أنه ورد عندهم بعض الروايات في تخفيف هذا الغلو الذي يجعل من الشخصوص إلى القبر أفضل من حجـ بـيت الله الحرام، ولكنـ شـيخـ الـروـافـضـ المـجلـسيـ ردـ فـي ذـلـكـ بـحـجـةـ التـقـيـةـ.

تقول روایاتهم: «عن حنان: قلت لأبي عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ: ما تقول في زيارة قبر الحسين - صلوات الله عليه - فإنه بلغنا عن بعضكم أنه قال: تعدل حجة وعمره؟ قال: فقال: ما أضعف هذا الحديث! ما تعدل هذا كله، ولكن زوروه ولا تجفوه فإنه سيد شباب أهل الجنة»<sup>(٢)</sup>.

قال المجلسي في تأويل هذا النص، الذي ينقض عشرات الروايات التي جاء بها، ويكشف ضلال ما عليه طائفته، قال: «الأظهر أنه محمول على التقية»<sup>(٣)</sup>؛ أي: أن جعفرًا يقول هذا الكلام على سبيل الكذب مجاملة لأهل السنة أو خوفاً منهم وليس من دين الشيعة، وهكذا يفعل شيوخهم بكل رواية عن أهل البيت لا توافق أهواءهم، يبطلون مفعولها بهذه الحجة الجاهزة «التقية» فصار التشيع يكتسب غلوه على مر الأيام بفعل شيوخه، وصار دينهم دين شيخ الـروـافـضـ لا دـينـ الأـثـمـةـ.

(١) الأعراف ١٩٤.

(٢) «بحار الأنوار» (٣٥ / ١٠١)، «قرب الإسناد» (ص ٤٨).

(٣) الموضع نفسه من المصدر السابق.

## زيارة كربلاء يوم عرفة أفضل من سائر الأيام

مما يكشف أن هذه النصوص هي ثمرة مؤامرة ضد الأمة لصرفها عن بيت ربها، والعمل على إفساد أمرها، وتفريق اجتماعها.. والعجلولة دون تلاقيها في هذا المؤتمر السنوي العام.. أن هذه الروايات خصت زيارة الحسين يوم عرفة بفضل خاص، تقول:

«من أتى قبر الحسين عارفاً بحقه، في غير يوم عيد، كتب الله له عشرين حجة وعشرين عمرة مبرورات مقبولات.. ومن أتاه في يوم عيد كتب الله له مائة حجة ومائة عمرة.. ومن أتاه يوم عرفة عارفاً بحقه، كتب الله له ألف حجة وألف عمرة مبرورات متقبلات، وألف غزوة مع نبي مرسى أو إمام عادل»<sup>(١)</sup>.

وتکاد بعض الروايات تصرح بالهدف، فهذا جعفرهم يقول: «لو إني حدثكم بفضل زيارته وبفضل قبره لتركتم الحج رأساً، وما حج منكم أحد، ويحك أما علمت أن الله اتخذ كربلاء حرمًا آمنًا مباركاً قبل أن يتخذ مكة حرمًا»<sup>(٢)</sup>. فأنت تلاحظ أنه صرح من طرف خفي أن ترك الحج وزيارة كربلاء أولى !!

(١) انظر: «فروع الكافي» للكليني (٣٢٤/١)، «من لا يحضره الفقيه» لابن بابويه (١٨٢/١)، «التهذيب» للطوسي (١٦/٢)، «كامل الزيارات» لابن قولويه (ص ١٦٩)، «ثواب الأعمال» لابن بابويه (ص ٥٠)، «وسائل الشيعة» للحر العاملی (ص ٣٥٩/٠).

(٢) «بحار الأنوار» (١٠١/٢٣)، «كامل الزيارات» (ص ٢٦٦).

وقال: «إن الله يبدأ بالنظر إلى زوار قبر الحسين بن علي عشية عرفة قبل نظره إلى أهل املوقة» (قال الراوي: وكيف ذلك؟) قال أبو عبد الله - كما يزعمون - «لأن أولئك أولاد زنا وليس في هؤلاء أولاد زنا»<sup>(١)</sup>. وأولاد الزنا عند الرافضة هم جميع المسلمين - كما سلف - وسيظهر من روایاتهم أن لهذه الأساطير تأثيرها حتى قال أحد نقلة هذه الأسطورة ورواتها، بعد سماعه دعاء من جعفر لزوار قبر الحسين، قال: «والله لقد تمنيت إني زرته ولم أحج»<sup>(٢)</sup>.

وتتحدث رواية أخرى: «أن من أراد أن يتفل بالحج والعمرة فمنعه من ذلك شغل دنيا أو عائق، فأتى الحسين بن علي في يوم عرفة، أجزأه ذلك من أداء حجته، وضاعف الله له بذلك أضعافاً مضاعفة» (قال الراوي) قلت: كم تعدل حجة وكم تعدل عمرة؟ قال: لا يحصى ذلك. قلت: ألف. قال: وأكثر، ثم قال: وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها»<sup>(٣)</sup>.

وأنت تلاحظ أن صدر النص يشير إلى أن الحج أفضل، وأن زيارة الحسين هي البديل عند حصول عائق، بينما عُجزُه يشير إلى خلاف ذلك.

قال شيخهم الفيض الكاشاني في التعليق عما تذكره روایاتهم من فضائل زيارة قبر الحسين: «إن هذا ليس بكثير على من جعله الله إماماً للمؤمنين، وله خلق السموات والأرضين وجعله صراطه وسبيله، وعيشه، ودليله، وبابه الذي يؤتى منه، وحبله المتصل بينه وبين عباده من رسول وأنبياء وحجج وأولياء، هذا مع أن مقابرهم رضي الله عنهم فيها أيضاً إنفاق أموال، ورجاء آمال، وإشخاص أبدان، وهجران أوطنان، وتحمل مشاق، وتجديد ميثاق، وشهاد

(١) الفيض الكاشاني «الوافي» / المجلد الثاني (٢٢٢/٨).

(٢) «وسائل الشيعة» (١٠/٣٢١)، «فروع الكافي» (٢٣٥/١)، «ثواب الأعمال» (ص ٣٥).

(٣) «الوافي» المجلد الثاني (٢٢٣/٨).

شعائر، وحضور مشاعر»<sup>(١)</sup>.

تأمل هذا الغلو، حيث جعل الحسين هو العجل والواسطة بين الله وعباده، وأنه عين الله وبابه!! ولاحظ توجيهه لفضل زيارة قبر الحسين بفعل أسباب الوقع في الشرك نفسه من شد الرحال إلى القبر، وإنفاق الأموال لها أو عندها طلباً لشفاعتها، وتعليق الآمال عليها إلى آخر ما ذكره من أعمال الشرك وأسبابه، ومع ذلك فهذا عندهم من أفضل الطاعات!!<sup>(٢)</sup>.

(١) «الوافي» المجلد الثاني (٢٤/٨).

(٢) ولكن لماذا لم يعمل شيوخهم بهذه الروايات ويدعووا الحج؟ الواقع أنهم لم يفعلوا، لعل ذلك لأسباب؛ منها: ليتمكن هؤلاء من نقل شرهم لسائر العالم الإسلامي عبر هذا المؤتمر العظيم، وخشية التشريع عليهم من قبل المسلمين، فيفقدوا الأرضية الصالحة لنشر دعوتهم، سيماء أنهم يرون الفريضة لا بد منها، على الرغم من أن هذه الروايات لا تجعل في قلب المؤمن بها أي حنين إلى حج بيت الله الحرام؛ ولذا ما أسهل أن يصدروا قراراً بمنع الأتباع من الحج لأدنى خلاف سياسي؛ لأنهم قد خدعوه بمثل هذه الروايات المنسوبة للأئل - زوراً - ، كذلك لولا الخمس الذي يأكلونه من أموال الأتباع والذي يفرض على سبيل الفور لمن أزمع الحج - كما مر - وكذلك الرغبة في تحقيق الفتنة في أرض المشاعر، لما طالبوا بزيادة عددهم في الحج.

## زيارة قبر الحسين أفضل الأعمال

وتمضي بروتكولاتهم في محاولة يائسة لصرف الناس عن الحج وعبادة الله وحده، فتجعل زيارة الحسين أفضل الأعمال، وليس زيارة قبر الحسين عند هؤلاء أفضل من الحج فحسب، بل هي أفضل الأعمال.

جاء في رواياتهم أن زيارة قبر الحسين «أفضل ما يكون من الأعمال»<sup>(١)</sup>.

---

(١) «كامل الزيارات» (ص. ١٤٦)، «بحار الأنوار» (٤٩/١٠١).

## زوار الحسين تأييهم الملائكة ويناجيهم الله

بل وصلت مبالغات الروافض في الحديث عن فضائل زيارة قبر الحسين والأئمة الآخرين إلى درجة لا تتصور ولا يقبلها ذو عقل؛ قال جعفرهم: «من خرج من منزله يريد زيارة الحسين، كتب الله له بكل خطوة حسنة... إلى أن قال: وإذا قضى مناسكه أتاه ملك فقال له: أنا رسول الله، ربك يُقرئك السلام، ويقول لك: استأنف، فقد غفر لك ما مضى»<sup>(١)</sup>.

فالملائكة تقابل زوار القبر، وتبلغهم سلام الله، وتوزع عليهم صكوك الغفران.. هذه دعاوى فوق الجنون بدرجات، وأعظم منها وأكبر جرأتهم على القول بأن الله ينادي زوار الحسين؛ قالت روایاتهم: «... فإذا أتاه (يعني أتى الزائر قبر الحسين) ناجاه الله فقال: عبدي، سلني أعطيك، ادعني أجبك»<sup>(٢)</sup>.

وهكذا يفتررون الكذب على الله، وإنما يفترى الكذب على الله الذين لا يؤمنون، ويزعمون - وهم الذين سلكوا مسلك أهل التعطيل في كلام الله سبحانه - أن الله ينادي ويكلم زوار الحسين. وهذه فرية خطيرة، وبهتان عظيم. ولم يكتفوا بذلك كعادتهم في الغلو والمبالغة، بل زعموا أن الله - تعالى - عما يقوله الظالمون علواً كبيراً - يزور قبور الأئمة مع الشيعة، ففي «البحار» للمجلسي: «إن قبر أمير المؤمنين يزوره الله مع الملائكة ويزوره الأنبياء ويزوره المؤمنون»<sup>(٣)</sup>، كبرت كلمة تخرج من أفواههم، وتسطرها أقلامهم، إن يقولون إلا كذباً.

(١) «تهذيب التهذيب» للطوسي (١٤/٢)، «كامل الزيارات» لابن قولويه (ص ١٣٢)، «ثواب الأعمال» (ص ٥١)، «وسائل الشيعة» (١٠/٣٤١، ٣٤٢).

(٢) «كامل الزيارات» (ص ١٣٢)، «وسائل الشيعة» (١٠/٣٤٢)، وانظر: «ثواب الأعمال» (ص ٥١).

(٣) «بحار الأنوار» (١٠٠/٢٥٨).

## مناسك المشهد

وفي سبيل صرف الناس عن الحج، وضعوا بدليلاً عنه من صنعهم وافتراطات ألسنتهم - في محاولة لملء حنين المسلمين إلى الحج وأداء المناسك بهذا الإفك المختلق والزور المبين - ، فاخترعوا مناسك يشاهدون بها شرع الله ودينه، وزيادة في تأكيد معنى المشابهة، سموها: (مناسك المشاهد)، فجعلوا زيارة الأضرحة فريضة من فرائض مذهبهم<sup>(١)</sup>، يكفر تاركها<sup>(٢)</sup>.

وقد عقد لذلك المجلسي باباً بعنوان: «باب أن زيارته»<sup>(٣)</sup> واجبة مأمورة بها، وما ورد من الذم والتأنيب والتوعيد على تركها» وذكر فيه (٤٠) حديثاً من أحاديثهم<sup>(٤)</sup>، ثم وضعوا لها مناسك كمناسك الحج إلى بيت الله الحرام.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «قد صنف شيخهم ابن النعمان المعروف عندهم بالمفید كتاباً سماه: «مناسك المشاهد»، جعل قبور المخلوقين تُحج كما تُحج الكعبة البيت الحرام الذي جعله الله قياماً للناس، وهو أول بيت

(١) انظر روایات ذلك في «تهذیب الأحكام» للطوسي (١٤/٢)، وفي «کامل الزيارات» لابن قولويه (ص ١٩٤)، و«وسائل الشيعة» للحر العاملی (٣٣٣/١٠ - ٣٣٧).

(٢) ففي «الوسائل»: «عن هارون بن خارجة، عن أبي عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ قال: سأله عن ترك زيارة قبر الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ من غير علة؟ فقال: هذا رجل من أهل النار». «وسائل الشيعة» (٣٣٦/١٠)، «کامل الزيارات» (ص ١٩٣).

(٣) يعني: زيارة الحسين.

(٤) انظر «بحار الأنوار» (١٠١/١ - ١١).

وضع للناس، فلا يُطاف إلا به، ولا يصلى إلا إليه، ولم يأمر إلا بحجه»<sup>(١)</sup>. وقد كشف لنا اليوم شيخهم أغا بزرگ الطهراني في كتابه «الذریعة» أن ما صنفه شيوخهم في المزار ومتناصكه قد بلغ ستين كتاباً<sup>(٢)</sup>، كلها ألفت لإرساء قواعد هذا الشرك وتشييد بنائه، وهذا عدا ما اشتملت عليه كتب الأخبار المعتمدة عندهم من أبواب خاصة بالمشاهد - كما سيأتي - ، ومن هذه المناسك ما يلي:

### أـ الطواف بها:

اتفق المسلمون على أنه لا يشرع الطواف إلا بالبيت المعمور<sup>(٣)</sup> ... ولكن شيوخ الروافض شرعوا لأتبعهم الطواف بأضرحة الموتى من الأئمة، ووضعوا من الروايات على آل البيت ما يستدون به هذا الشرك، فقال المجلسي بأنه ورد في بعض زيارات الأئمة: «إلا أن نطوف حول مشاهدكم»، وفي بعض الروايات: «قبَّل جوانب القبر»، كما قال بأن الرضا كان - على حد زعمه - يطوف بقبر رسول الله صلى الله عليه وآله<sup>(٤)</sup>، وأخذ من ذلك «شرعية» هذا «النسك الوثني» في مذهبهم، ولم يلتفت إلى نصوص القرآن الصريحة الواضحة في النهي عن الشرك والوعيد عليه بنار جهنم وبئس المصير، ولكن أشكل عليه روايات لهم تناقض - كالعادة - مذهبهم في المشاهد، وهي مروية عن أئمتهم، فرام التخلص منها بالتأويل، أو القول بأنها «تقية».

(١) «منهاج السنة» (١/١٧٥)، «مجموع فتاوى شيخ الإسلام» (٤٩٨/١٧).

(٢) انظر: «الذریعة» (٢٠/٣٢٦ - ٣٢٦).

(٣) «مجموع فتاوى شيخ الإسلام» (٤/٥٢١). والمقصود به هنا: (الكعبة).

(٤) «بحار الأنوار» (١٠٠/١٢٦).

فقد جاء في روایاتهم ما ينهى عن الطواف بالقبور؛ كقول إمامهم: «لا تشرب وأنت قائِم ولا تطُف بقبر، فإن من فعل ذلك فلا يلومن إلا نفسه، ومن فعل شيئاً من ذلك لم يكن يفارقه إلا ما شاء الله»<sup>(١)</sup>.

وقد أجهد المجلسي نفسه في تأويل هذه الرواية فقال: «يحتمل أن يكون النهي عن الطواف بالعدد المخصوص الذي يطاف بالبيت»<sup>(٢)</sup>.

فأنت ترى أن المجلسي لم يحاول أن يسلك ما يتفق مع كتاب الله سبحانه وما عليه المسلمين، وما جاء عندهم أيضاً: «ولا تطف على قبر»، فینتصح لنفسه وطائفته بالنهي عن هذه البدعة فيقر بذلك، ويؤول ما يخالفه؛ لأنَّه شذوذ وانحراف وباب من أبواب الشرك بالله، لم يفعل ذلك بل تكلف في تأويل نصهم الذي يدل على المعنى الحق حتى قال: «يحتمل أن يكون المراد بالطواف المنفي هنا التغوط»<sup>(٣)</sup>.

فدين الرافضة هو دين المجلسي، لا دين الأئمة، وعملهم بما قاله شيوخهم، لا ما قاله إمامهم.. فأعرضوا عن قول الإمام: «ولا تطف بقبر»، كما أعرضوا من قبل عن قول الله ورسوله وإجماع المسلمين فضلوا وأضلوا عن سوء السبيل.

### ب - الصلاة عند الضريح:

من مناسك المشاهد والأضرحة أداء ركعتين أو أكثر عند قبور الأئمة، وربما يتخذونها قبلة - كما سيأتي - ، وكل ركعة تؤدي عند القبور تفضيل على

(١) «علل الشرائع» لابن بابويه (ص ٢٨٣)، «بحار الأنوار» (١٠٠/١٢٦).

(٢) «بحار الأنوار» (١٠٠/١٢٦).

(٣) المصدر السابق (١٠٠/١٢٧).

الحج إلى بيت الله الحرام مئات المرات، جاء في أخبارهم: «الصلاحة في حرم الحسين لك بكل ركعة ترکعها عنده كثواب من حج ألف حجة، واعتمر ألف عمرة، وأعتق ألف رقبة، وكأنما وقف في سبيل الله ألف ألف مرة مع نبي مرسلا»<sup>(١)</sup>.

وليس هذا خاصاً بقبر الحسين بل كل قبور أئمته كذلك، ففي «البحار»: «من زار الرضا<sup>(٢)</sup> أو واحداً من الأئمة، فصلى عليه.. فإنه يُكتب له (ثم ذكر ما جاء في النص السابق وزاد): وله بكل خطوة مائة حجة، ومائة عمرة، وعتق مائة رقبة في سبيل الله، وكتب له مائة حسنة، وحط عنه مائة سيئة»<sup>(٣)</sup>.

انظر كيف يفضلون الصلاة عند القبور على الحج إلى بيت الله الحرام، فيقدمون الشرك على التوحيد، وقديمًا كان المشركون يقولون بأن دينهم أفضل من دين الله، وأنهم أهدى من الذين آمنوا سبيلاً. واتخاذ القبور مساجد ملعون فاعله على لسان رسول الهدى عليه السلام، حيث قال: «لعنة الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبور الأنبياء مساجد»<sup>(٤)</sup>، وفي «الصحيحين» أيضًا ذكر له

(١) «الوافي» المجلد الثاني (٨/٢٣٤).

(٢) يعد مرقد علي الرضا أهم الأماكن المقدسة في إيران، ومن أضخم الأماكن المقدسة لدى الشيعة، وعليه قبة ضخمة مكسوة بالذهب (عبد الله فياض «مشاهداتي في إيران» ص ١٠٢)؛ لأن الأضرحة والاهتمام بها وتقديم أنواع من العبادات لها من أصول دينهم.

(٣) «بحار الأنوار» (١٠٠/١٣٧).

(٤) أخرجه البخاري في الصلاة في باب (٥٥: ١/٥٣٢) «البخاري مع فتح الباري»، وفي الجنائز باب: ما يكره من اتخاذ المساجد على القبور (٣/٢٠٠)، وباب: ما جاء في قبر النبي عليه السلام وأبي بكر وعمر (٣/٢٥٥)، وفي الأنبياء باب: ما ذكر عن بنى إسرائيل (٦/٢٩٤)، وفي المغارزي، في باب: مرض النبي عليه السلام ووفاته (٨/١٤٠)، وفي الملابس في باب: الأكسيبة والخماميل (١٠/٢٧٧). والحديث بهذا المعنى في «مسلم» (كتاب: المساجد، باب: النهي عن بناء المساجد على القبور) =

في مرض موته كنيسة بأرض الحبشة، وذكر له من حسنها وتصاوير فيها، فقال: «إن أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً، وصوروا فيه تلك التصاوير، أولئك شرار الخلق عند الله»<sup>(١)</sup>.

وقد ثبت أيضاً النهي عن اتخاذ القبور مساجد في كتب الائتني عشرية نفسها، ولكن شيوخهم يؤولونه كما سيأتي.

### ج - الانكباب على القبر:

من مناسك المشاهد عندهم الانكباب على القبر، ووضع الخد عليه، وتقبيل الأعتاب، ومناجاة صاحب القبر حتى ينقطع النفس، كما يقولون. قال المجلسي: «باب ما يستحب فعله عند قبره ﷺ ...»<sup>(٢)</sup>، ثم ذكر أن شيخ طائفتهم الطوسي قال في وصفه لأعمال زيارة الجمعة: «... ثم تنكب على القبر وتقول: مولاي، إمامي، مظلوم استعدى على ظالمه، النصر النصر، حتى ينقطع النفس»<sup>(٣)</sup>.

وفي أكثر زيارتهم يؤكدون في أثناها وخاتمتها على الانكباب على القبر، ودعائهم، فهذه زيارة للحسين أوصى بها جعفر الصادق - كما يزعمون - وأمر

= (٢٧٧/٣٧٦)، و«أحمد»: (٢١٨/١، ٢١٩، ١٤٦، ٨٤، ٨٠/٦، ٢٥٢، ٢٢٩، ٢٥٥، ٢٧٥)، و«الدارمي» كتاب الصلاة، باب: النهي عن اتخاذ القبور مساجد (٣٢٦/١) وغيرها.

(١) أخرجه البخاري في الصلاة، باب: هل تُبنِّش قبور مشركي الجاهلية، ويُتَّخذ مکانها مساجد؟ (٥٢٣) «البخاري مع فتح الباري»، وباب: الصلاة في البيعة (٥٣١/١)، وفي الجنائز في باب: بناء المساجد على القبر (٢٠٨/٣)، و«مسلم»: كتاب المساجد، باب: النهي عن بناء المساجد على القبور (٣٧٥/١)، وأبو عوانة في «مسنده» (٤٠١، ٤٠٠/١)، و«أحمد» (٥١/٦)، و«البيهقي» (٤/٤)، (٨٠).

(٢) «بحار الأنوار» (١٠١/٢٨٥).

(٣) الموضع السابق من المصدر نفسه، «مصباح المتهجد» للطوسي (ص ١٩٥).

قبل بدء هذه الزيارة بصيام ثلاثة أيام ثم الاغتسال، ولبس ثوبين طاهرين ثم صلاة ركعتين، ثم قال: «إِنَّمَا أَتَتِ الْبَابَ فَقْفَ خارج الْقَبْةِ، وَأَوْمَى بِطَرْفَكَ نَحْوَ الْقَبْرِ وَقَلَ: يَا مُولَّايِ، يَا أَبا عَبْدِ اللَّهِ، يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهِ، عَبْدُكَ ابْنُ عَبْدِكَ وَابْنُ أَمْتَكَ، الْذَّلِيلُ بَيْنَ يَدِيكَ، الْمَقْصُرُ فِي عَلُوْ قَدْرِكَ، الْمُعْتَرِفُ بِحَقِّكَ، جَاءَ مُسْتَجِيرًا بِذِمْتِكَ، قَاصِدًا إِلَى حَرْمَكَ، مُتَوَجِّهًا إِلَى مَقَامِكَ - إِلَى أَنْ قَالَ - : يَا مُولَّايِ، أَتَيْتَ خَانَقًا فَأَمْمَنِي، وَأَتَيْتَ مُسْتَجِيرًا فَأَجْرَنِي.. يَا مُولَّايِ، أَتَيْتَ الْقَبْرَ ثَانِيَةً»<sup>(١)</sup> ... إِلَى آخر الزيارة التي يدعو فيها مخلوقاً من دون الله سبحانه، ويتصفع إليه وكأنه يتصرع أمام الله، فماذا يكون الشرك إذا لم يكن هذا شركاً؟

ومثل ذلك قال مفیدهم: «إِنَّمَا أَرْدَتِ الْخُرُوجَ فَإِنَّكَ عَلَى الْقَبْرِ قَبْلَهُ - إِلَى أَنْ قَالَ - ثُمَّ ارْجِعْ إِلَى مَشْهَدِ الْحَسَنِ وَقَلَ: السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَبا عَبْدِ اللَّهِ، أَنْتَ لِي جُنَاحَةً مِنَ الْعَذَابِ»<sup>(٢)</sup>.

وهكذا أصبح في دينهم الشرك بالله من المستحبات؛ فهو سجود على القبر أو لصاحب القبر يسمونه «الإنكباب»، ودعاء للميت الذي لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً، وكأنه يدعون خالق السموات والأرض قادر على كل شيء؛ «وَمَنْ أَضَلَّ مِنَّنِ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَحِيْبُ لَهُ إِلَّا يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ»<sup>(٣)</sup>، وهو يعدون هذا من أفضل القربات، ويوهّمون الأتباع بأن هذا الشرك «يوجب غفران الذنوب ودخول الجنة، والعتق من النار،

(١) «بحار الأنوار» (١٠١ / ٢٥٧ - ٢٦١) عن «المزار الكبير» لمحمد المشهدى (ص ١٤٣، ١٤٤).

(٢) «بحار الأنوار» (١٠١ / ٢٥٧ - ٢٦١) عن «المزار الكبير» (ص ١٥٤).

(٣) الأحقاف: ٥.

وخط السيئات، ورفع الدرجات وإجابة الدعوات»<sup>(١)</sup>، «وتوجب طول العمر، وحفظ النفس والمال، وزيادة الرزق، وتنفس الكُرب وقضاء الحوائج»<sup>(٢)</sup>، «وتعديل الحج والعمرة والجهاد والإعتاق»<sup>(٣)</sup>، إلى آخر الفضائل المohoمة... فشرعوا من الدين ما لم يأذن به الله.

ولهم تعلق بكل عمل يتصل بالشرك بالله من قريب أو بعيد، حتى وإن لم يوجد نص يعتمدون عليه من كتبهم المليئة بما يغنى في باب الشرك وأسبابه، يقول المجلسي - مثلاً - : «وأما تقبيل الأعتاب فلم نقف على نص يُعتقد به، ولكن عليه الإمامية»<sup>(٤)</sup>؛ أي: يتبعون بذلك مجازاة لأسلافهم وتقليلًا لهم، فكأن الشرك وأعماله المنتشرة في أمهات كتبهم لم تملأ ما في نفوسهم، فتعلقوا بما عليه من سبّهم كحال المشركين الذين قالوا: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا إِبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ إِثْرِهِمْ مُفَتَّدُونَ﴾<sup>(٥)</sup>.

وكل إمام ينسب له من المبادئ الشركية الجديدة حتى المنتظر (الذي لم يولد بعد)، له قوانين جديدة في هذا الباب منها: استقبال القبر في الصلاة، واستدبار الكعبة - كما سيأتي - ، ومنها في مسألتنا هذه: وضع الخد على القبر، فقد خرجت الرواية فيها - كما يقولون - من الناحية المقدسة، أي من قبل المهدي المنتظر المزعوم بواسطة سفراه الكذبة، حيث قال مهديهم: «... والذى عليه العمل أن يضع خده الأيمن على القبر»<sup>(٦)</sup>.

(١) هذا من عناوين «بحار الأنوار»، وقد ضم (٣٧) روایة في هذا المعنى (٢١/١٠١ - ٢٨).

(٢) هذا أحد عناوين «بحار الأنوار» أيضًا وفيه (١٧) روایة (٤٥/١٠١ - ٤٨).

(٣) وهذا من عناوين صاحب «البحار» وقد ضمته (٨٤) روایة (٢٨/١٠١ - ٤٤).

(٤) «بحار الأنوار» (١٠٠/١٣٦)، «عمدة الزائر» (ص ٢٩).

(٥) الزخرف: ٢٣.

(٦) «عمدة الزائر» (ص ٣١).

ولهذا قرر شيوخهم أن من آداب زيارة هذه الأضرحة «وضع الخد الأيمن عند الفراغ من الزيارة والدعاء»<sup>(١)</sup>، وقالوا: «لا كراهة في تقبيل الضرائح، بل هو سنة عندنا، ولو كان هناك تقية فتركه أولى»<sup>(٢)</sup>.

هذه هي مبادئ جديدة ابتدعها شيوخ السوء من الرافضة: «وقد اتفق المسلمون على أنه لا يشرع الاستلام والتقبيل إلا للركنين اليمانيين، فالحجر الأسود يُستلم ويُقبَل، واليماني يستلم، وقد قيل: إنه يُقبل وهو ضعيف، وأما غير ذلك فلا يشرع استلامه ولا تقبيله كجوانب البيت... والصخرة والحجرة النبوية وسائر قبور الأنبياء والصالحين»<sup>(٣)</sup>.

والهدف من هذه المبادئ الصد عن دين الله سبحانه، والدعوة إلى الشرك بالله وتهيئة أسبابه، وقد وضعت أدعية تقال أثناء هذه الأعمال فيها من الشرك بالله سبحانه، وتآلية الأئمة ما يُستَّغل عنده فعل المشركين.

#### د - اتخاذ القبر قبلة كبيت الله:

قال شيخ الرافضة المجلسي: «إن استقبال القبر أمر لازم، وإن لم يكن موافقاً للقبلة... استقبال القبر للزائر بمنزلة استقبال القبلة وهو وجه الله - أي: جهته - التي أمر الناس باستقبالها في تلك الحالة»<sup>(٤)</sup>.

وحينما وجد المجلسي في روایات قومه نصين متعارضين - كالعادة - :

**الأول:** عن أبي جعفر محمد الباقر يقول: «إن رسول الله ﷺ قال: لا

(١) «بحار الأنوار» (١٠٠/١٤٣)، «عمدة الزائر» (ص ٣٠).

(٢) «بحار الأنوار» (١٠٠/١٣٦).

(٣) «مجموع الفتاوى» لشيخ الإسلام (٤/٥٢١).

(٤) «بحار الأنوار» (١٠١/٣٦٩).

تتخذوا قبري قبلة ولا مسجداً، فإن الله عز وجل لعن الذين اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»<sup>(١)</sup>.

الثاني: من مهديهم المنتظر (الذي لا وجود له كما يقول أهل العلم)، ونصه هكذا: «كتب الحميري<sup>(٢)</sup> إلى الناحية المقدسة<sup>(٣)</sup>، يسأل عن الرجل يزور قبور الأئمة<sup>(٤)</sup>... هل يجوز لمن صلى عند بعض قبورهم<sup>(٥)</sup> أن يقوم وراء القبر ويجعل القبر قبلة، أم يقوم عند رأسه أو رجليه؟ وهل يجوز أن يتقدم القبر ويصلِّي ويجعل القبر خلفه أم لا؟».

فأجاب (المهدي المزعوم) : «أما الصلاة فإنها خلفه ويجعل القبر أمامه، ولا يجوز أن يصلِّي بين يديه ولا عن يمينه ولا عن يساره؛ لأن الإمام صلى الله عليه لا يُتقدِّم عليه ولا يُساوى»<sup>(٦)</sup>.

حينما وجد المجلسي هذين النصين رجع لقومه العمل بالنص الثاني فقال: «يمكن حمل الخبر السابق على التقية، أو على أنه لا يجوز أن يجعل قبورهم بمنزلة الكعبة يُتوجه إليها من كل جانب»<sup>(٧)</sup>.

«ومن الأصحاب من حمل الخبر الأول على الصلاة جماعة، والخبر الثاني على الصلاة فرادي، وسيأتي الأخبار المؤيدة للخبر الثاني (يعني في

(١) «علل الشرائع» لابن بابويه (ص٣٥٨)، «بحار الأنوار» (١٠٠/١٢٨).

(٢) عبد الله بن جعفر بن مالك الحميري، أحد الكذابين الذين يزعمون مكتبة المنتظر الذي لم يوجد، ولكنه عندهم من الثقات. انظر «الفهرست» للطوسى (ص١٣٢)، «رجال العطلي» (ص١٠٦).

(٣) رمز عندهم على مهديهم المنتظر.

(٤) «الاحتجاج» للطبرسي (٢/٣١٢)، ط/النجف، «بحار الأنوار» (١٠٠/١٢٨).

(٥) أي: أنها قبلة - في مذهبهم - من جهة واحدة، وليس كالكعبة قبلة من كل الجهات. وليس ذلك لأفضلية الكعبة عندهم، ولكن خشية التقدُّم على الضريح كما يشير إليه «التعرق».

اتخاذ القبر قبلة) في أبواب الزيارات»<sup>(١)</sup>.

انظر كيف يؤيد شيوخهم الشرك بالله سبحانه، ويردون الحق ولو جاء في كتبهم «المقدسة»!! فيرجح المجلسي ماجاء عن المنتظر - الذي لا حقيقة له - ويرد ما رُوي عن أبي جعفر عن رسول الله ﷺ، والموافق للكتاب والسنة وإجماع الأمة.

وقد توقف المجلسي أيضاً عند قول إمامه وهو يبين طريقة زيارة القبر من البعيد عنه قال: «اغتنل يوم الجمعة أو أي يوم شئت، والبس أطهر ثيابك، واصعد إلى أعلى موضع في دارك أو الصحراء، فاستقبل القبلة بوجهك بعدما تتبين أن القبر هنالك». (توقف المجلسي عند هذا النص؛ لأن استقبال القبر في دينه أمر لازم) فقال: «قوله: فاستقبل القبلة بوجهك - لعله ﷺ إنما قال ذلك لمن أمكنه استقبال القبر والقبلة معاً، ويُحتمل أن يكون المراد بالقبلة هنا جهة القبر مجازاً، ولا يبعد أن تكون القبلة تصحيف القبر»<sup>(٢)</sup>.

كل هذه التكفلات والتآولات لأنه يقول بأن طائفته «حكموا باستقبال القبر مطلقاً (أي: في كل أنواع الزيارات)، وهو الموافق للأخبار الآخر في زيارة بعيد»<sup>(٣)</sup>. وقال: إنه مع بعد الزائر عن القبر يُستحسن استقبال القبر في الصلاة واستدبار الكعبة<sup>(٤)</sup>، وذلك عند أداء ركعتي الزيارة التي قالوا فيها: «إن ركعتي الزيارة لا بد منها عند كل قبر»<sup>(٥)</sup>. والركعة منها أفضل من ألف حجة

(١) «بحار الأنوار» (١٠٠/١٢٨).

(٢) «بحار الأنوار» (١٠١/٣٦٩).

(٣) المصدر السابق (١٠١/٣٦٩، ٣٧٠).

(٤) المصدر السابق (١٠٠/١٣٥).

(٥) «بحار الأنوار» (١٠٠/١٣٤).

وعمرة - كما مر - ، وهذا ليس بغرير من قوم زعموا أن كربلاء أفضل من الكعبة.

فبماذا نسمى هذا الدين الذي يأمر أتباعه باستدبار الكعبة واستقبال قبور الأئمة؟!

وماذا نسمى هؤلاء الشيوخ الذين يدعون لهذا الدين؟!  
فلنُسْمِي بأي اسم إلَّا الإسلام دين التوحيد، الذي نهى رسوله عليه الصلاة والسلام عن الصلاة في المقابر، فكيف باتخاذ القبور قبلة؟!

ومن العجب أن هذا النهي عن اتخاذ القبور مسجداً قبلة ورد في كتب الشيعة نفسها، كما جاء في «الوسائل» للحر العاملي<sup>(١)</sup> وغيره، وإن أنكر ذلك بعض شيوخهم المعاصرين.

كما ورد أيضاً بطلان الصلاة إلى غير القبلة<sup>(٢)</sup>. والتناقض في هذا المذهب من أعجب العجب.

هذا بعض ما جاء في مصادرهم المعتمدة حول المشاهد، وهو قليل من كثير، حيث إن لهم عناية ظاهرة، واهتمامًا واسعًا بأمر المشاهد ومناسكها

(١) روى كتب الشيعة أن علي بن الحسين قال: قال النبي صلى الله عليه وآله: «لا تتخذوا قبرى قيلة ولا مسجداً، فإن الله عز وجل لعن اليهود حيث اتخذوا قبور أنبيائهم مساجداً. فمن لا يحضره الفقيه» (٥٧/١)، «وسائل الشيعة» (٤٥٥/٣).

ولكن هؤلاء دينهم دين شيوخهم الذين وضعوا مبدأ: حالفوا العوام (يعني أهل السنة)، فأضلوا قومهم سواء السبيل.  
وانظر: (ص ١٤٨، ١٤٩، ١٤٩)، ت: (١).

(٢) وقد ذكر صاحب «الوسائل» في هذا المعنى خمس روایات. انظر: «وسائل الشيعة» (٢/٢٢٧)، «وانظر بطلان الصلاة إلى غير القبلة عندهم» من لا يحضره الفقيه» (١/٧٩، ١٢٢)، و«تهذيب الأحكام» (١/١٤٦، ١٧٨، ١٩٢، ٢١٨)، و«فروع الكافي» (١/٨٣).

كاهتمامهم بمسألة الإمامة، وقد خصصت مصادرهم المعتمدة له قسماً خاصاً مما لا تجده في كتب المسلمين الموحدين.

ففي «بحار الأنوار» للمجلسي، كتاب مستقل سماه «كتاب المزار»، يتضمن أبواباً كثيرة، اشتملت على مئات الروايات، وقد استغرق ذلك حوالي ثلاثة مجلدات<sup>(١)</sup> من طبعة «البحار» الأخيرة.

وكذلك في «وسائل الشيعة» للحر العاملي ذكر (١٠٦) أبواباً بعنوان: «أبواب المزار»<sup>(٢)</sup>.

وفي «الوافي» للكاشاني، الجامع لأصولهم الأربع، عقد ثلاثة وثلاثين باباً بعنوان (أبواب المزارات والمشاهد)<sup>(٣)</sup>.

وفي كتاب «من لا يحضره الفقيه» لابن بابويه (أحد مصادرهم المعتمدة) أبواب عدة حول المشاهد وتعظيمها كـ: باب: تربة الحسين وحرير قبره، وأبواب زيارة الأئمة وفضلها<sup>(٤)</sup>.

وفي «تهذيب الأحكام» للطوسي: مجموعة كبيرة من الأبواب تتضمن تعظيم المشاهد والقبور، ومناجاة الأئمة بأدعية تتضمن تأليهم<sup>(٥)</sup>.

وفي «مستدرك الوسائل»: ستة وثمانون باباً حوت ٢٧٦ رواية في الزيارات والمشاهد<sup>(٦)</sup>.

(١) هي المجلدات: (١٠٠، ١٠١، ١٠٢).

(٢) انظرها في (١٠/٢٥١) وما بعدها.

(٣) انظرها في المجلد الثاني (١٩٣/٨) وما بعدها.

(٤) انظر: «من لا يحضره الفقيه» (٢/٣٣٨) وما بعدها.

(٥) انظر: «تهذيب الأحكام» (٦/٣) وما بعدها.

(٦) انظر: «مستدرك الوسائل» للنوري الطبرسي (٢/١٨٩ - ٢٣٤).

هذا عدا ما اشتملت عليه كتبهم الأخرى التي هي في منزلة المصادر الثمانية عندهم: كـ«ثواب الأعمال» لابن بابويه وغيره.

وهذا غير ما ألف في المزارات من كتب خاصة به في الماضي والحاضر مثل: «كامل الزيارات» لابن قولويه، و«مفاتيح الجنان» لعباس القمي، و«عمدة الرزائر» لحيدر الحسيني، و«ضياء الصالحين» للجوهري، وغيرها. وكلها تتحدث عن الفضائل المزعومة لمن شد الرحلة لزيارة أضرحة الأئمة وطاف بها، ودعا في رحابها، واستغاث بمن فيها، وتذكر مئات الأدعية التي فيها من الغلو في الأئمة ما يصل إلى مقام الخالق جل شأنه، وفيها من الشرك بالله ما الله به عليم.

وكان لا هتمامهم بهذا المعول الهادم لأصل التوحيد أثره في ديار الرافضة؛ حيث عُمرت بيوت الشرك التي يسمونها المشاهد، وعطلت بيوت التوحيد وهي المساجد وبقي هذا الاهتمام إلى اليوم. ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

أرى أن هذه البروتوكولات تحتاج إلى خاتمة وتوصيات لعل الله أن ينفع بها ويوقظ الهمم.

## فهرس الموضوعات

|         |                                                               |
|---------|---------------------------------------------------------------|
| ٥.....  | مقدمة                                                         |
| ١١..... | التمهيد                                                       |
| ١٣..... | الغَيْةُ والمَهْدِيَّةُ ..                                    |
| ١٧..... | عقيدة الغَيْةُ عند فرق الروافض ..                             |
| ٢٠..... | أسباب دعاوي الغَيْةُ ..                                       |
| ٢٤..... | النيابة عن المُنتَظَر ..                                      |
| ٣٢..... | مسألة الْيَابَاةُ أو ولَايَةُ الْفَقِيهِ ..                   |
| ٤٣..... | معارضة بعض شيوخ الشيعة لمذهب عموم ولایة الفقيه ..             |
| ٤٧..... | نصوص البروتوكولات ..                                          |
| ٤٧..... | القسم الأول: بروتوكولات القتل والتخييب والسرقة والاغتيالات .. |
| ٤٩..... | الفصل الأول: خطط العدوان على الحجاج الآمنين ..                |
| ٤٩..... | ١ - قتل الحجاج بين الصفا والمروءة ..                          |
| ٥٢..... | ٢ - قطع أيدي وأرجل المشرفين على الحرم ..                      |
| ٥٤..... | ٣ - سرقة أموال الحجاج واغتصابها كلما حانت الفرصة ..           |
| ٥٨..... | ٤ - القذف العام لحجاج بيت الله الحرام ما عدا طائفتهم ..       |
| ٦١..... | الفصل الثاني: خطط العدوان على بيت الله الحرام ..              |
| ٦١..... | ١ - نزع الحجر الأسود من الكعبة ..                             |
|         | ٢ - هدم الحجرة النبوية، وإخراج الجسدتين الطاهرتين             |
| ٦٤..... | للخلفيتين الراشدين وكسر المسجد النبوي (حسب تعبيرهم) ..        |

|                                                                      |     |
|----------------------------------------------------------------------|-----|
| ٣ - هدم المسجد الحرام والمسجد النبوى .....                           | ٦٨  |
| الفصل الثالث: الأنواع التي يخضونها بالقتل والاعتداء.....             | ٧٣  |
| ١ - قتل أهل السنة.....                                               | ٧٣  |
| ٢ - قتل الشيعة غير الغلاة.....                                       | ٧٥  |
| ٣ - قتل العرب.....                                                   | ٧٦  |
| ٤ - تخصيص المسلمين بالقتل .....                                      | ٧٨  |
| ٥ - الإثخان في القتل والاستئصال الشامل للبشرية.....                  | ٧٩  |
| ٦ - قتل الأسرى والجرحى .....                                         | ٨٣  |
| ٧ - القتل صفة دائمة ملزمة له .....                                   | ٨٤  |
| الفصل الرابع: أساليب الاعتداء.....                                   | ٨٥  |
| ١ - مبدأ الغيلة: .....                                               | ٨٥  |
| ٢ - الدخول في الدوائر الأمنية للدول الإسلامية لتحقيق أهدافهم.....    | ٨٩  |
| القسم الثاني: بروتوكولات للتغيير الفكري.....                         | ٩٧  |
| الفصل الأول: محاولة تغيير الكتاب والشريعة.....                       | ٩٩  |
| ١ - محاولة تغيير القرآن:.....                                        | ٩٩  |
| ٢ - اختراع شريعة جديدة:.....                                         | ١٠١ |
| ٣ - كتاب جديد وقضاء جديد يفرضان على الناس بعد الاستيلاء على مكة .... | ١٠٤ |
| الفصل الثاني: تغيير أصل الدين (وهو التوحيد).....                     | ١٠٥ |
| إعلان البراءة من المشركين .....                                      | ١٠٥ |
| الفصل الثالث: تحويل المسلمين إلى كربلاء .....                        | ١١١ |
| الاتجاه الثاني: التهويين من شأن الحج .....                           | ١١٧ |
| زيارة كربلاء يوم عرفة أفضل من سائر الأيام .....                      | ١٢٥ |
| زيارة قبر الحسين أفضل الأعمال .....                                  | ١٢٨ |
| زوار الحسين تأييهم الملائكة ويناجيهم الله .....                      | ١٢٩ |
| مناسك المشهد.....                                                    | ١٣٠ |